

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



### A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d'une bibliothèque avant d'être numérisé avec précaution par Google dans le cadre d'un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l'ensemble du patrimoine littéraire mondial en ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n'est plus protégé par la loi sur les droits d'auteur et appartient à présent au domaine public. L'expression "appartenir au domaine public" signifie que le livre en question n'a jamais été soumis aux droits d'auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à expiration. Les conditions requises pour qu'un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d'un pays à l'autre. Les livres libres de droit sont autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir du long chemin parcouru par l'ouvrage depuis la maison d'édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

### Consignes d'utilisation

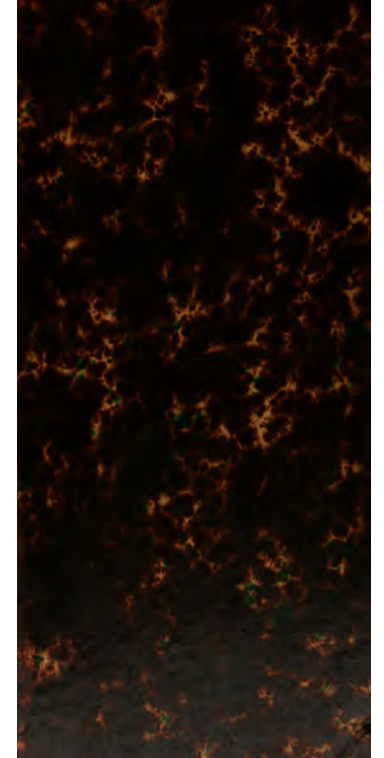
Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine. Il s'agit toutefois d'un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

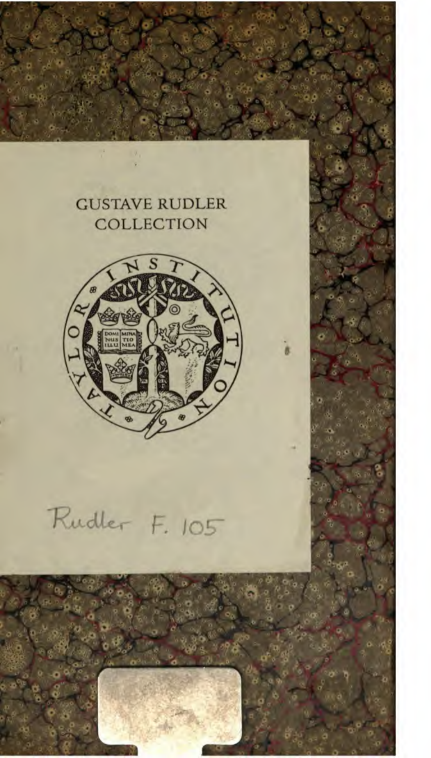
Nous vous demandons également de:

- + *Ne pas utiliser les fichiers à des fins commerciales* Nous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l'usage des particuliers. Nous vous demandons donc d'utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un quelconque but commercial.
- + Ne pas procéder à des requêtes automatisées N'envoyez aucune requête automatisée quelle qu'elle soit au système Google. Si vous effectuez des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer d'importantes quantités de texte, n'hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l'utilisation des ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.
- + *Ne pas supprimer l'attribution* Le filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet et leur permettre d'accéder à davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en aucun cas.
- + Rester dans la légalité Quelle que soit l'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabilité de veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n'en déduisez pas pour autant qu'il en va de même dans les autres pays. La durée légale des droits d'auteur d'un livre varie d'un pays à l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier les ouvrages dont l'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d'afficher un livre sur Google Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous vous exposeriez en cas de violation des droits d'auteur peut être sévère.

#### À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l'accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le français, Google souhaite contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l'adresse http://books.google.com









# L'IMPORTANCE DE LA MORALE

ET DES

### OPINIONS RELIGIEUSES;

PAR M. NECKER:

Pristinis orbati muneribus, hæc sudia renovare cæpimus, ut & animus molestiis hac potissimum re levaretur, & prodessemus civibus nostris qua re cum ue possemus.

CICERON.



## A LONDRES;

Et se trouve à Paris, Hôtel de Thou, rue des





J'étois occupé des derniers soins que l'édition de cet ouvrage exigeoit de moi, lorsqu'on a fait paroître un second mémoire de M. de Calonne. Je l'ai lu, & je prends ici l'engagement de répondre avec évidence à cette nouvelle attaque, & de maintenir en son entier la foi due à la justesse du compte que j'ai rendu au Roi en 1781.

NECKER.

ce tour billon, qu'on appelle le monde, est. si frivole, en tant derreurs abonde, qu'il n'est pourris den aimer le fracas, qu'à l'étourdi, qui ne le connoît pase?



## INTRODUCTION.

IES pensées ne pouvant plus s'attacher à l'& ende & à la recherche des vérités qui ont l'avantage politique de l'Etat pour objet; mon attențion ne devant plus se fixer sur les dispositions particulières de bien public, qui sont nécessairement unies à l'action du Gouvernement ; je me suis trouvé comme délaissé par tous les grands intérêts de la vie. Inquier, égaré, dans cette espece de vuide, mon ame encore active a senti le besoin d'une occupation. J'ai eu le dessein, pendant quelques instans, de tracer mes idées sur les hommes & fur leur caractere; il me fembloit qu'une afsez longue expérience, au milieu des mouvemens qui révelent les passions, m'avoit appris à les bien connoître; mais élevant mes regards, mon cœur s'est rempli d'une autre ambition, & j'ai éprouvé le desir d'allier à de plus hautes pensées, les méditations dont l'étois contraint de me séparer. Guidé par ce sentiment, j'ai remarqué, avec satisfaction. qu'il existoit une connexion naturelle entre des dis verses vérités qui contribuent au bonheur des hommes. Nos préjugés & nos passions cherchent souvent à les désunir; mais aux yeux d'un observateur attentif, elles ont toutes une origine commune C'est par les effets d'une semblable affinité, que les vues générales d'administration, l'espris des lois, la morale, & les opinions religieuses, ont une étroite relation; & c'est en entretenant soigneuse,

ment une si belle alliance, que l'on éleve un remo

Etats & à la tranquillité des Nations.

On ne peut avoir pris une part active à la conduite des affaires publiques; on ne peut en avoir fait l'objet suivi de son attention; on ne peut avoir comparé les divers rapports de ce grand ensemble avec la disposition naturelle des esprits & des caracteres; on ne peut enfin avoir observé les hommes dans leurs constantes rivalités, sans avoir apperçu combien les Gouvernemens les plus sages ont besoin d'être secondés par l'influence du ressort invisible qui agit en secret sur les consciences, Ainsi, quand l'essaie aujourd'hui de communiquer quelques réflexions sur l'importance des opinions religieuses re ne suis pas si loin de mes idées d'habitude, qu'on pourroit le présumer au premier coup-d'œil; &, puisqu'en écrivant sur l'Administration des finances je n'ai rien négligé pour montrer qu'il y avoit un rapport intime entre la vertu des Gouvernemens & la fagesse de leur conduite, entre la morale des princes & la confiance de leurs sujets, je me crois à la fuite de ces fentimens & de ces pensées, lorsque, frappé de l'esprit d'indifférence qui regne an milieu de nous, je cherche à rattacher les devoirs des hommes aux principes qui en sont l'appui le plus naturel.

C'est après avoir étudié les intérêts d'un grand peuple, c'est après avoir parcouru l'enceinte de nos sociétés politiques, qu'on est plus près, peut-être, de ces majestueuses idées, qui lient l'organisation générale de la race humaine, à un Etre puissant, instini, la cause de sout, & le moteur universel de l'univers. Ce n'est pas, il est vrai, dans le rapide cours d'une administration toujours agissante, que

l'on peut se livrer à de semblables réslexions; mais elles se forment, elles se préparent au milieu du tumulte des affaires, & la tranquillité de la retraite vous aide à les approfondir.

Le calme, après le mouvement, paroît donc l'époque la plus favorable à la méditation; & si quelques souvenirs, si quelques regards en arrière vous inspiroient une sorte de mélancolie, vous seriez ramenés involontairement vers les confins des idées dont vous auriez été long-temps occupés. C'est ainsi que le nautonier, après avoir renoncé aux hasards de la mer, s'assied encore quelquesois sur le rivage, & là, plus tranquille observateur, il considere attentivement, & le vaste Océan, & le cours réglé de ses ondes, & l'impression des vents, du slux & restux, & ce magnissique sirmament, où la nuit, parmi des seux innombrables, on distingue le point lumineux qui doit servir de guide aux navigateurs.

C'est en vain que dans les grandes places du Gouvernement on s'occupe avec affiduité du bonheur général; c'est en vain que, pénétré d'un juste respect pour l'importance de ses devoirs, l'homme public veut prendre en main la cause du peuple, & s'appliquer, sans relâche, à désendre le foible contre les efforts du puissant ; il apperçoit bientôt les bornes de ses moyens & les limites même de l'autorité souveraine. La commisération pour l'infortune est combattue par les lois de propriété, la bienfaisance par la justice, la liberté par ses propres abus; sans cesse on voit lutter ensemble le mérite & le crédit. l'honneur & la fortune, l'amour de la patrie & l'intérêt personnel. Il n'y a de vraie pureté dans les passions, que par momens & par intervalles; & à moins que de grandes circonstances, ou une vertu

vigoureuse dans l'administration, ne ramenent avec force aux idées de bien public, une langueur générale s'empare de tous les esprits, & la société ne paroît plus qu'un amas confus d'intérêts divers, que l'autorité suprême se borne à maintenir en paix, sans s'inquiéter d'aucune harmonie réelle, ni d'aucune révolution favorable aux mœurs & à la félicité publique.

C'est du milieu de ce choc habituel, c'est du milieu de ces contradictions toujours renaissantes; qu'un administrateur doué d'un esprit résléchi est rappelé sans cesse aux idées d'impersection; il s'attrifte, fans doute, en voyant combien est grande la disproportion qui existe entre ses devoirs & ses forces; & quelquefois il se trouble & se décourage, en appercevant les obstacles qu'il doit franchir, les difficultés qu'il doit vaincre; il éleve, avec peine; quelques digues fur le rivage, les eaux groffissent leur cours devient plus rapide, & les premieres précautions rendues insuffisantes, obligent à de nouveaux travaux, qui, renverses à leur tour, entraîment une succession continuelle de soins infructueux? & de tentatives inutiles. Que seroit-ce donc, si le lien falutaire des idées religieuses étoit jamais rompu? Que seroit-ce, si l'action de ce puissant ressort étoit jamais entiérement détruite? On ne tarderoit pas à voir s'ébranler toutes les parties de l'architecture sociale, & la main du Gouvernement ne pourfoit plus soutenir ce vaste & chancelant édifice.

Le souverain & les lois interpretes de sa sagesse doivent se proposer deux grands buts : le maintien de l'ordre public, & l'accroissement de bonheur des particuliers; mais pour arteindre à cette double sin, le secours de la religion est absolument nécessaire. Le souverain ne peut influer

fur le bonheur que par des soins généraux, puisque tous les sentimens qui naissent du caractere des hommes, ou simplement des circonstances de seur situation privée, sont hors de sa dépendance. Il ne peut non plus assure l'ordre public, que par des regles & des institutions uniquement applicables aux actions, & aux actions positivement démontrées; & il faut encore que ces lois embrassent la société d'une maniere unisorme, puisqu'elles doivent tendre sans cesse à diminuer le nombre des exceptions, des nuances & des modifications, asin de prévenir les abus inséparables des décisions arbitraires.

Telle est la marche de l'autorité souveraine: tel est le développement nécessaire de ses moyens & de ses forces. La religion, pour atteindre aux mêmes buts, suit une route absolument dissérente : & d'abord ce n'est point d'une maniere vague & générale qu'elle influe fur le bonheur; c'est en s'adressant aux hommes un à un; c'est en pénétrant dans le cœur de chacun d'eux en particulier, pour y verser des consolations & des espérances; c'est en présentant à leur imagination tout ce qui peut l'entraîner; c'est en s'emparant de leurs sentimens; c'est en occupant leur pensée; c'est en se servant de cet empire pour soutenir leur courage, & pour leur offrir des satisfactions jusques dans les revers & les angoisses de la vie. De même, la religion concourt au maintien de l'ordre public par des moyens absolument distincts de ceux du gouvernement; car ce n'est uniquement aux actions, c'est encore auxsentimens qu'elle commande ; & c'est avec les erreurs & les penchans de chaque homme en particulier, qu'elle cherche à combattre. La religion, en montrant la divinité présente à toutes les déterminations le plus secretes, exerce une autorité habituelle sur les consciences; elle semble assister à leurs agitations, & les suivre dans leurs subterfuges; elle observe également les intentions, les projets, les repentirs; & dans les routes qu'elle parcourt, elle semble aussi onduleuse & slexible en ses mouvemens, que l'empire absolu de la loi paroît immobile & contraint,

Je ne dois point, dans ce moment, étendre plus loin ces réflexions; mais si la religion acheve en quelque maniere l'ouvrage imparfait de la législation, si elle doit suppléer à l'insussissance des moyens dont le gouvernement peut faire usage, le sujet que je me suis proposé de traiter, ne semble pas étranger aux objets de méditation, que l'étude de l'ad-

ministration doit embrasser.

Je sais bien que l'on ne peut développer l'importance des idées religieuses sans fixer en même temps son attention sur les grandes vérités qui leur servent d'appui; & l'on se rapproche ainsi de plusieurs questions, étroitement unies à la plus haute métaphysique. On est forcé du moins de chercher une désense, contre ces raisonnemens, avec lesquels on parvient à sapper le fondement des opinions les plus nécessaires, avec lesquels on décourage tous les sentimens passionnés, & avec lesquels ensin on voudroit saire de l'homme une plante, de l'univers un résultat du hasard, & de la morale un jeu politique.

Sans doute en découvrant à l'avance jusques où mon sujet pouvoit me conduire, je me suis senti intimidé; mais je n'ai pas cru néanmoins que ce sût un morif pour renoncer à mon entreprise; & puisque la plupart des philosophes sont aujourd'hui réunis contre les opinions, que les lumières

paturelles

(9)

paturelles sembloient avoir consacrées, il est devenu presque nécessaire d'admettre au combat tous ceux qui se présentent; il faut bien prendre un champion dans le gros de l'armée, quand tous les forts

ont passé dans le camp ennemi.

Il n'est rien d'ailleurs qui semble appartenir davantage à la méditation de tous les hommes, que les questions métaphysiques; car c'est par la pensée seule qu'on peut les approfondir; la lumiere que l'on tire des connoissances acquises se perd en quelque maniere dans les abîmes obscurs qu'il faut sonder, & à travers l'espace immense qu'il faut parcourir : ainsi, il vaut mieux, peut - être, que chacun entre au hasard dans ces labyrinthes. toutes les routes déja tracées ne menent à aucun but. J'ai d'ailleurs souvent observé que, même pour les recherches où les secours de la science sont le plus utiles, on peut encore attacher quelque prix à cet essor particulier de chaque esprit, qui cherche de lui-même ses voies, & qui, devant à la nature seule sa modification essentielle, conserve dans sa marche un caractere propre; c'est alors, & alors seulement, qu'on n'est point revêtu de tous les signes distinctifs de l'esclavage de la pensée; & lorsqu'en s'abandonnant à ses réflexions, on se rapproche des idées des autres, cette conformité n'a rien de servile, & l'on n'y reconnoît pas du moins le sceau de l'imitation.

L'on voudra vainement résister à l'impression de la vérité; l'on voudra vainement se parer d'une ridicule indissérence pour les anciennes opinions; il n'y aura jamais d'idée plus digne d'occuper notre méditation, il n'y aura jamais d'idée autour de laquelle il soit plus permis d'errer selon ses moyens & ses lumières, que celle à jamais grande, & d'un

В

Être suprême & de nos rapports avec lui : idée qui éloignée de nous par son immensité, vient cependant frapper à chaque instant notre esprit d'admiration, & notre cœur d'espérance. Il me semble qu'il y a des intérêts qu'on peut confidérer comme patriotiques entre tous les êtres intelligens & sensibles; & tandis que les habitans d'un même pays, les sujets du même prince, s'occupent soigneusement d'un plan commun de défense, les citoyens de la terre, doivent s'inquiéter, sans cesse, des nouveaux appuis qu'on peut donner aux opinions sublimes qui fondent la véritable grandeur de leur être, & qui préservent l'imagination de l'effravant spectacle d'une existence sans origine, d'une action sans liberté, & d'un avenir sans espérance. Ainfi, après m'être montré, que je pense, citoyen de la France par mon administration & par mes écrits, je veux essayer de m'unir à une confraternité plus étendue, celle de l'humanité entiere : c'est ainsi que, sans disperser ses sentimens, on peut néanmoins se communiquer au loin, & reculer en quelque maniere les limites de son enceinte; honneur en soit à la pensée! à cette partie spirituelle de nous - mêmes, qui peut embrasser le passé, s'élancer dans l'avenir, & s'affocier intimement à la destinée des hommes de tous les pays & de tous les temps. Sans doute un voile est jetté sur la plus grande partie des vérirés auxquelles notre curiosité voudroit atteindre; mais celles qu'un Dieu bienfaifant a laissé paroître à nos yeux, suffisent pour nous guider & pour nous instruire; & l'on ne pourroit en détourner conframment son attention, sans une forte d'affoupissement, & sans une véritable indifférence pour les grands intérêts de l'homme. Que tout est petit, en esset, près de ces méditations qui

donnent à notre existence une nouvelle étendue, & qui, en nous détachant de la poussière de la terre, semblent unir notre ame à l'espace infini, & notre durée d'un jour à l'éternité des temps! C'est à vous sur-tout à en juger, ames sensibles, qui avez le besoin d'un Être suprême, & qui cherchez en lui ce soutien si nécessaire à votre foiblesse, & ce défenseur, ce garant, sans lequel une pénible inquiétude viendroit troubler sans cesse les douces & touchantes afsections qui composent votre bonheur.

Cependant, on doit le dire; jamais, peut-être, il ne fut plus essentiel de rappeller aux hommes l'importance des idées religieuses. Elles ne sont plus aujourd'hui que des préjugés, si l'on en croit l'esprit de licence & de légéreté, les lois dictées par le bon ton, & plus essentiellement encore les instructions philosophiques, qui excitent & qui rallient ces différens écarts de l'imagination & de la vanité.

Il n'est aucune religion, sans doute, à laquelle on n'ait réuni des idées plus ou moins mystiques, & dont l'évidence n'étoit pas proportionnée au langage affirmatif & au ton d'autorité dont on se servoit pour les enseigner & pour les désendre; ainsi l'on a pu être encouragé dans tous les temps à disputer sur quelques parties du culte dont chaque nation a fait choix; mais c'est principalement de nos jours que s'est élevée une classe d'hommes distingués par leur esprit & par leurs talens, & qui, se laissant aller à l'enivrement d'une victoire facile, ont porté plus loin leur ambition, & n'ont pas craint d'attaquer jusques au corps de réserve de l'armée dont ils avoient fait plier les premiers rangs.

Cette lutte entre des personnes dont les unes veulent commander impérieusement à la foi, tan-

dis que les autres croient pouvoir rejeter avec mépris tout ce qui n'est pas démontré, sera toujours un combat sans utilité, & ne servira qu'à nourrir des haines aveugles & des injustes dédains. On cherche à blesser ses adversaires, on s'attache à les humilier; mais le bien des hommes & le véritable avantage social sont absolument perdus de vue. Oui, l'amour réel des vérités utiles, leur recherche impartiale & le desir de les faire connoître, ces sentimens si doux & si dignes d'estime, semblent être entierement inconnus. Je vois, qu'il me soit permis de le dire, je vois aux deux extrémités de l'arène, le farouche Inquisiteur & le philosophe inconsidéré: mais ni les bûchers allumés par les uns, ni les dérissons employées par les autres, ne répandront jamais d'instruction salutaire; & aux yeux d'un homme raisonnable, l'intolérance monachale n'ajoute pas plus à l'empire des vraies idées religieuses, que les plaisanteries de quelques beaux esprits n'ont ménagé de justes triomphes à la philosophie.

C'est à travers ces sentimens extrêmes, & au milieu de ces écarts également dangereux; que l'on doit essayer de tracer une route; mais comme toutes les opinions des hommes sont soumises à des révolutions; aujourd'hui, que les esprits s'éloignent davantage des maximes d'intolérance, ce sonr les idées religieuses qui ont principalement besoin d'appui; & tel est leur assoississement journalier, qu'on semble déja préparer publiquement les moyens d'y suppléer. On n'entend parler depuis quelque temps, que de la nécessité de composer un catéchisme de morale, où l'on ne seroit aucun usage des principes religieux; ressorts vieillis & qu'il est temps de mettre à l'écart.

Sans doute on attaqueroit plus surement ces memes principes, si l'on parvenoit jamais à les prefenter comme inutiles au maintien de l'ordre public. & si les froides leçons d'une philosophie politique pouvoient tenir lieu de ces idées sublimes qui, par le nœud spirituel de la religion, lient le cœur & l'esprit à la plus pure morale. Cherchons donc, examinons si nous devons gagner quelque chose à cet échange; voyons si les motifs dont on se propose de faire usage, peuvent être mis en parallele avec ceux dont ils doivent prendre la place: voyons s'ils sont plus solides & plus efficaces; voyons si la nouvelle doctrine qu'on recommande, répandroit dans nos ames les mêmes confolations; voyons si elle est faite pour les cœurs sensibles; & sur-tout considérons attentivement si elle peut convenir à la mesure d'intelligence & à la situation sociale du plus grand nombre des hommes; enfin, en parcourant les diverses questions qui se rapportent de quelque manière à l'important sujet que nous avons entrepris de traiter, ne craignons point de rélister, selon nos forces, à la folle ambition de ceux qui veulent se servir de la supériorité de leurs lumieres, pour ôter à l'homme toute sa majesté, pour l'unir à la poussiere qu'il foule de ses pieds, & pour lui faire un supplice de sa prévoyance : triste & déplorable destinée, dont il nous est permis de chercher à nous défendre; opinion cruelle & défastreuse, qui déracine tout autour d'elle, qui relâche les liens les plus nécessaires, & qui détruit dans un instant le plus doux charme de la vie.

O Dieu inconnu! mais dont l'idée bienfaisance a toujours rempli mon ame, si tu jettes un regard sur les efforts que l'homme fait pour s'approcher

de toi, soutiens mon courage, éclaire ma raison; éleve ma pensée, & ne rejete point le desir que que j'aurois d'unir encore davantage, s'il étoit possible, l'ordre & le bonheur des sociétés, à la conception intime de ta divinité, & à l'idée péné-trante de ta sublime existence.





DE

# L'IMPORTANCE DE LA MORALE

ET DES

### OPINIONS RELIGIEUSES.



### CHAPITRE PREMIER.

Sur le rapport des idées religieuses avec l'ordre public.

On ne connoît pas distinctement l'origine de la plupart des sociétés politiques; mais au moment où l'histoire nous montre les hommes réunis en corps de nation, on apperçoit en même temps l'établissement d'un culte public, & l'application des idées religieuses au maintien des lois d'ordre & de subordination. Ce sont ces idées religieuses qui, par la puissance du serment, lioient le peuple aux magistrats, & les magistrats à leurs promesses; ce sont elles qui inspiroient un faint respect pour les engagemens contractés entre les souverains; ce sont encore ces idées

religieuses qui, plus dominantes que la discipline, retenoient les soldats auprès du général; ce sont enfin ces mêmes opinions qui, par leur influence sur les mœurs particulieres, produisirent un nombre infini de belles actions & de traits de dévouement personnel dont l'histoire nous a transmis le souvenir: mais comme c'est aussi parmi les nations les plus éclairées, qu'on a vu s'élever une philosophie occupée, sans relâche, d'enlever à la religion tout ce qu'elle avoit d'imposant, les dissertations sur les temps éloignés de nous. & les divers systèmes qu'on s'efforceroit d'y associer, deviendroient une source interminable de controverses. C'est donc par le raisonnement seul, c'est par cette action de l'esprit, qui appartient également à tous les pays & à tous les siecles, que nous foutiendrons la cause dont nous avons pris en main la défense. Il y a peut être quelque chose de foible & de servile dans le secours qu'on veut tirer des anciennes opinions; la raison ne doit point, comme la vanité, se parer de vieux parchemins & déployer un arbre généalogique; il faur que plus superbe en sa marche, & fiere de sa nature immortelle, elle emprunte tout d'elle même; il faut qu'elle se passe d'ancêrres, & qu'elle soit, pour ainsi dire, contemporaine de tous les âges.

Il étoit réservé, particulièrement à notre siecle, d'attaquer jusqu'à l'utilité de la religion, & de chercher à remplacer son active influence par les instructions inanimées d'une philosophie politique. Cette religion, dit on, est un échafaudage qui tombe en ruines, & il est temps de donner à la morale un appui plus solide. Mais quel sera-t-il cet appui? Il faut, pour le découvrir; il faut, pour s'en former une juste idée, considérer séparément les différens mobiles qui dépendent des relations que les hommes ont entre eux; & il sera nécessaire d'appréciet ensuite.

(17)

ensuite, le genre & le degré d'assissance qu'on peut raisonnablement attendre d'une pareille force.

Il me semble qu'en renonçant aux secours efficaces de la religion, on peut aisement se former l'idée des moyens dont on chercheroit à faire usage, pour attacher les hommes à l'observation des regles de la morale, & pour contenir les écarts dangereux de leurs passions. On feroit valoir, sans doute, les rapports qui peuvent exister entre l'intérêt particulier & l'intérêt général; on se serviroit de l'empire des lois & de la crainte des punitions, & l'on se consieroit encore à l'ascendant de l'opinion publique, & à l'ambition, que chacun doit avoir, de l'estime & de la consiance des autres.

Examinons séparément ces différens motifs; & en arrêtant d'abord notre attention sur l'union de l'intérêt personnel avec l'intérêt public, voyons si cette union est réelle, & si l'on peut tirer d'un pareil principe aucune instruction de morale véritablement efficace.

Il s'en faut bien que la société soit une œnvre parfaite; il s'en faut bien qu'on doive considérer comme une composition harmonieuse, les dissérens rapports dont nous sommes les témoins, & surtout ce contraste habituel de puissance & de soiblesse, d'esclavage & d'autorité, de richesse & d'infortune, de luxe & de misere; tant d'inégalité, tant de bigarrures ne sauroient former un édifice imposant par a justesse de ses proportions.

L'ordre civil & politique n'est donc point excellent par sa nature, & l'on ne peut en appercevoir la convenance qu'après avoir fait une étude résséchie, & des considérations que les législateurs avoient à ménager, & des difficultés qu'ils avoient à vaincre. Cest alors seulement, qu'avec le secouts de la méditation la plus attentive, on parvient à découvrir comment les relations singulieres établies par les lois sociales, forment néanmoins le système d'équilibre le plus propre à lier ensemble une immense diversité d'intérêts; mais c'est déja un grand obstacle à l'influence d'une morale politique, que la nécessité de donner pour base à l'amour de l'ordre, une idée abstraite & compliquée. Que peut sur les esprits vulgaires l'harmonie scientifique de l'ensemble, près de, ce sentiment journalier d'injustice & d'inégalité, qui naît à l'aspect de chaque partie de la constitution sociale, lorsqu'on en prend connoissance d'une maniere isolée ou circonscrite? Et combien est borné le nombre de ceux qui peuvent rapprocher sans cesse tous les anneaux épars de cette vaste chaîne!

On ne sauroit éviter, dans les sociétés les mieux ordonnées, que les uns ne jouissent, sans travail & sans peine, de toutes les commodités de la vie. & que les autres, en beaucoup plus grand nombre, ne soient forcés de chercher, à la sueur de leur front, la subsistance la plus étroite, la récompense la plus limitée. On ne sauroit éviter que les uns ne trouvent, dans leurs maladies, tous les seçours que l'empressement & l'intelligence peuvent offrir, tandis que d'autres sont réduits à partager, dans un asyle public, les modiques fecours que l'humanité du prince assure à l'indigence. On ne fauroit éviter que les uns ne soient en état de prodiguer à leur famille tous les avantages d'une longue éducation, tandis que d'autres, impatiens de s'affranchir d'une charge pénible. sont contraints d'épier le premier développement des forces phyliques, pour appliquer leurs enfans à quelque travail lucratif. Enfin, on ne fauroit éviter que le spectacle de la magnificence ne contraste sans cesse avec les haillons de la misere. Tels sont les effets inséparables des lois de propriété. C'est une vérité dont j'ai eu occasion de discuter les principes, dans

les ouvrages que j'air composés sur l'administration & sur l'économie politique; mais je dois la rappeler ici, puisqu'elle se trouve étroitement liée à d'autres vues générales. Le pouvoir éminent de la propriété est une des institutions sociales dont l'influence a le plus d'étendue; cette considération étoit applicable aux droits du-peuple dans la législation sur le commerce des grains; elle devoir être présente à l'esprit, dans la recherche des devoirs de l'administration; elle est encore importante, quand il est question d'examiner le genre d'instruction morale qui peur convenir aux hommes.

En effet, s'il appartenoit à l'effence des lois de de propriété, d'introduire & de maintenir constamment des disparités immenses, dans la distribution des biens; s'il appartenoit à l'essence de ces lois, de réduire au plus simple nécessaire la classe la plus nombreuse des citoyens ; le résultat inévitable d'une semblable constitution seroit d'entretenir ; au milieu des hommes, un fentiment habituel d'envie & de ialousie. Valnement démontreroit-on que ces lois sont les seules capables d'exciter le travail, d'animer l'industrie, de prévenir le désordre, & d'opposer des obstacles aux actes arbitraires de l'autorité; rontes ces confidérations suffifantes, fans doute, pour fixer l'opinion & la volonté du législareur, nei fauroient frapper de la même maniere, l'homme jere fui la terre , fans biens , fans ressources & fans espéralices à & il ne fendra jamais un hommage libre à la beaute d'un ensemble, où il n'y a pour lui, que laideur abjection & mépris. 

Les hommes, dans la plupart de leurs raisonnemens politiques, sont trompés par des vraisemblances & des analogies; l'intérêt de la société est sans doute un composé des intérêts de tous ses membres; mais il ne résulte point de cette explication.

C 2

qu'il y air une correspondance immédiate & conftante entre l'intérêt général & l'intérêt particulier; un semblable rapprochement, une telle identité, ne pourroient être applicables qu'à un être social imaginaire, & qu'on se représenteroit divisé en plusieurs parties, dont les riches seroient la tête, & les pauvres les pieds & les mains; mais la société politique n'est un seul & même corps que sous de certains rapports, tandis que relativement à d'autres intérêts, elle se partage en autant de ramissications que d'individus.

Les considérations qu'on revêt du nom d'intérêt général, scroient le plus souvent susceptibles d'une infinité d'observations; mais il est des principes, qu'on a l'habitude de recevoir & de transmettre, dans leur acception la plus commune; & l'on ne découvre les idées mixtes dont ils sont composés, qu'au moment où l'on analyse ces principes, pour en tirer des conséquences; de même, à peu près, qu'on n'apperçoit la diversité des couleurs d'un rayon de lumiere, qu'au moment où, à l'aide du prisme, on parvient à le diviser.

L'organisation des lois sociales doit paroître; avec raison, l'une de nos plus admirables conceptions; mais ce système n'est pas tellement lié dans toures ses parties, qu'un désordre frappant soit tourours l'effet nécessaire de quelques mouvemens irréguliers: ainsi l'homme infracteur des lois ne découvre, pas appidement le rapport de ses actions avec l'intérêt de la société; mais c'est à l'instant & sans désai, qu'il jouit, ou croit jouir de ses usurparions.

Que le seu prenne à une salle de spectacle, il est sans doute de l'intérêt général de l'assemblée que chaquin sorte avec ordre, mais si les personnes les plus éloignées de l'issue croient pouvoir échapper plutôt au danger, en se faisant jour à travers la soule qui

les environne, elles se détermineront sûrement à cette violence, à moins qu'une force coercitive ne les en empêche: cependant, l'utilité commune de s'astreindre à une regle en pareilles circonstances, paroît une idée plus simple & plus distincte, que ne l'est, au milieu des sociétés, l'importance universelle du maintien de l'ordre civil.

Le seul désenseur naturel de cet ordre, c'est le Gouvernement; sa sonction l'oblige à ne jamais considérer que l'ensemble; mais le besoin qu'il a de puissance pour faire exécuter ses décrets, prouve évidemment qu'il est l'adversaire de plusieurs, lorsqu'il agit au nom de tous.

On se livreroit donc à une grande illusion, si l'on espéroit pouvoir sonder la morale sur la liaison de l'intérêt particulier avec l'intérêt public, & si l'on imaginoit que l'empire des lois sociales pût se passer-

de l'appui de la religion.

L'autorité de ces lois n'a tien de décisif, pour ceux qui n'ont famais assisté à leur établissement ; & quand on donneroit aux distinctions héréditaires de propriété l'origine la plus reculée, il n'en est pas moins vrai que les nouveaux-venus sur la terre, frappés du partage inégal de son riche domaine, &c. n'appercevant nulle part des limites & des lignes de féparation, tracées par la nature ; auroient quelque: droit à dire : ces pactes - ces partages , ces diverfités de lots , qui procurent aux uns l'abondance & le repos, aux autres le travail & la pauvreté, toute cette législation enfin, n'est bonne qu'à un petit nombre d'hommes privilégies; & nous n'y fouscrirons. qu'autant que la crainte d'un danger, personnel sous y contraindra. Qu'est-ce donc . ajouteroient ils sique ces idées de juste & d'injuste, dont on nous entretient? Qu'est ce que ces disservations sur la nécessité.

d'adopter un ordre quelconque de société. & d'en observer les regles? Notre esprit ne se plie point à des principes qui, généraux dans la théorie deviennent particuliers dans l'application. Nous trouvions des dédommagemens & des compensations, quand les idées de vertu, de soumission & de sacrifice. se lioient à une opinion religieuse; quand nous croyions. compter de nos actions avec un Etre suprême, dont nous adorions les lois & la volonté, dont nous avions tout recu, & dont l'approbation se présentoit à nos yeux, comme un motif d'émulation & un objet' de récompense : mais si les bornes rapprochées de la vie, fixent l'étroite enceinte où tous nos intérêts doivent se renfermer, où toutes nos spéculations & nos espérances doivent s'arrêter quel respect devons-nous à ceux que la nature a formé nos égaux ? à ces hommes fortis d'une terre insensible, pour y rentrer avecnous, & s'y perdre à jamais dans la même poussière? Ils a'ont imaginé les lois de la justice, que pour être des usurpateurs plus tranquilles. Qu'ils descendent de leur haute fortune, qu'ils se mettent à notre niveau, ou nous présentent du moins un partage moins inégal, & nous pourrons concevoir, que l'observation des lois de propriété nous est importance; jusqueslà , nous aurons de justes motifs pour être les enne-t mis d'un ordre civil à dont nous nous trouvons si mal : & nous ne comprendrons point comment, au milieu? de tant de biens qui nous font envie, c'est au nomi de notre propre intérêt que nous devons y noncer.

Tel est le langage secret que ne manqueroient pas de tenir les hommes accablés par la détresse de leur situation, ou simplement ceux qui, dans un état hat bituel d'infériorité, se trouveroient continuellement blesses par le spectacle du luxe & dé la magnificence.

Il ne feroit point aisé de combattre ces sentimens. en essayant de peindre avec force, & la vanité de tous les plaisirs, & l'illusion de la plupart des obiets qui captivent notre ambition, & les ennuis qui marchent à leur suite. Ces réflexions, sans doute, ont leur puissance & leur efficacité; mais si l'on y prend garde, tout ce que nous appellons consolations dans le monde, ne peut être adressé, avec fruit, qu'aux ames préparées aux sentimens doux, par les idées plus ou moins confuses de la religion & de la piété: on ne peut pas relever de même le stérile & farouche abattement de l'homme malheureux & jaloux. qui a rejeté loin de lui toutes les espérances : concentré dans les seuls intérêts d'une vie qui est pour lui le temps & l'univers, c'est la passion du moment qui l'enchaîne, & rien ne peut l'en dégager; il n'a plus le moyen de se prendre à aucune idée vague, il n'a plus le moyen de s'en contenter; & comme la raison elle-même a besoin, à chaque instant, du secours de l'imagination, il ne peut plus être encouragé, ni par les discours de ses amis, ni par ses propres réflexions.

D'ailleurs, si l'on peut soutenir, en général, que les lots de bonheur & de malheur sont plus égaux qu'on ne pense; si l'on peut avancer, avec des motifs raisonnables, que le travail est présérable à l'oissiveté; si l'on peut dire, avec vérité, que les embarras, les inquiétudes, accompagnent souvent la richesse, & que le contentement d'esprit paroît le partage de la médiocrité, on doit convenir en même temps que ces axiomes ne sont parsaitement justes qu'aux yeux des moralistes qui prennent l'homme dans un grand espace, & qui sont le calcul de toute une vie: mais, au milieu du cours journalier des desirs & des espérances, il est impossible de voulois exciter au travail par l'espoir de la fortune, & de

médire en même temps de cette fortune, en décriant les plaisirs & les commodités qu'elle procure. Les idées subtiles, sans excepter celles qui sont susceptibles d'être désendues, ne peuvent jamais être applicables aux circonstances actives; & si l'on se serre quelquesois avec succès de ces sortes de réslexions pour adoucir les regrets, c'est qu'on n'a plus alors à combattre que des ombres.

Enfin, lors même qu'on réduiroit en préceptes, toutes les réflexions connues sur l'illusion de la plupart des supériorités d'état & de fortune, on ne fauroit empêcher que les esprits les plus grossiers ne fussent continuellement frappés de l'inégalité extérieure des différens marchés que le riche fait avec le pauvre; on diroit, dans ce moment-là, qu'une partie des hommes n'a été formée que pour la commodité de l'autre; le pauvre sacrifie son temps & ses forces pour multiplier, autour du riche, les fatisfactions de tout genre; & celui-ci, lorsqu'il donne en échange la plus étroite subsistance, ne s'impose aucune privation; puisque l'étendue de ses besoins physiques est bornée par les lois de la nature : l'égalité n'est donc rétablie que par la lassitude & l'ennui qui naissent de la jouissance même des plaisirs. Mais ces dégoûts composent le lointain dans le tableau de la vie; le peuple ne les apperçoit point; & comme il n'a jamais connu que les besoins, il ne peut se former aucune idée des langueurs de nos diverses satiétés.

Dira-t-on imprudemment, que si les distinctions de propriétés sont un obstacle à l'établissement d'une morale politique, il faut travailler à les détruire? Mais si dans ces âges reculés, où les divers degrés de talens & de connoissances se rapprochoient insiment davantage, les hommes n'ont pu conserver, ni la communauté des biens, ni l'égalité des par-

tages; imagineroit-on que ces relations primitives pussent être rétablies dans un temps où la disparité des moyens s'est considérablement accrue, & dans un temps où toutes les supériorités d'état & de puissance sont consolidées par la force immuable des des armées disciplinées?

D'ailleurs, lors même que dans la composition d'un monde idéal, on auroit introduit la division la plus exacte des divers biens estimés par les hommes, il faudroit encore, pour maintenir un système réel d'égalité, que chacun exécutât fidellement les devoirs imposés par la morale universelle, puisque c'est la part de chaque individu, aux sacrifices de tous les membres de la société, qui doit dédommager chaque citoyen en particulier, des privations auxquelles il se soumet lui-même.

Il est essentiel d'observer encore, que ce n'est pas seulement l'intérêt personnel éclairé qu'il faut lier à l'ordre public; c'est ce même intérêt égaré par des passions, & alors un simple guide ne suffit plus; c'est un joug qu'il faut imposer; c'est un frein toujours agissant qu'il faut absolument employer: & rien n'est plus chimérique, que de prétendre retenir un homme entraîné par une imagination impétueuse, en essayant de rappeler à son souvenir des principes & des instructions, qui, aux termes du programme de l'académie, (1) doivent être le résultat de l'analyse, de la méthode, de l'art de diviser, de désnir, de développer les idées, & de les circonscrire.

Ce seroit déja une entreprise hardie, que de vou-

<sup>(1)</sup> Programme donné par l'académie françoise, à l'occafion d'un prix qu'elle doit décerner au meilleur catéchisme de morale, dont les instructions seront sondées sur les seuls principes du droit naturel.

loir conduire tous les hommes par la seule raison, puisque la premiere chose que cette raison découvre, c'est sa propre soiblesse; mais quand on a besoin de s'appuyer sur des maximes susceptibles de controverses; quand on veut opposer au mouvement rapide de l'intérêt personnel, une morale qui ne peut agir qu'avec le concours d'une réslexion prosonde; on nous rappelle alors cette doctrine des premiers économistes, qui, en établissant des principes exagérés sur la liberté du commerce des grains, s'en remettoient à l'évidence du soin de vaincre ou de

prévenir les émotions pupulaires.

. Il me semble que les faux raisonnemens sur l'u-. nion de l'intérêt personnel avec l'intérêt public, viennent de ce qu'on applique à l'état présent des sociétés, les principes qui ont servi de base à leur formation; cette confusion très-naturelle est une grande. source d'erreurs. Tâchons de rendre sensible une proposition qui paroît d'abord difficile à faisir; &, dans cette vue, supposons pour un moment la génération future rassemblée en esprit dans un monde idéal; & ignorant, avant d'habiter la terre, quels font les individus qui naîtront de parens comblés. des faveurs de la fortune, & quels sont ceux que. la misere assiégera dès le berceau. On les instruit, seulement des principes du droit civil; on leur développe la convenance des lois de propriété, & on. leur fair un tableau du désordre qui seroit l'effet inévitable d'une variation continuelle dans le partage. des biens; alors tons ceux qui doivent composer la génération nouvelle, incertains également de la chance que leur reserve le hasard de la naissance; souscrivent unanimement aux événemens qui les attendent; & dans un pareil instant, où les rapports de société n'existent qu'en spéculation, on peut dire, avec vérité, que l'intérêt personnel se

(27) trouve confondu dans l'intérêt public; mais cette identité cesse, quand chacun, arrivé sur la terre, a pris possession de son lot; il n'est plus possible alors que tous les intérêts personnels concourent au maintien de ces gradations prodigieuses de rang & de fortune, qui dérivent du hafard de la naissance; & ceux auxquels il n'est échu que des peines & des privations, ne se résigneront à l'infériorité de leur état que par un sentiment religieux, le seul qui peut leur faire appercevoir une justice éternelle. & les placer en imagination, avant le temps & avant les lois.

Il n'est rien de si aise, que d'établir des conventions & de faire observer des regles au moment du tirage d'une loterie; chacun alors, au même point de perspective, trouve tout bien, tout juste & tout ingénieux, & l'on est en paix d'un commun accord; mais à mesure que les bons & les mauvais lors font connus, l'esprit change, l'humeur s'aigrit; & sans le frein de l'autorité, on se montreroit difficile, envieux, querelleur, & quelquefois

injuste & violent.

On voit cependant, à la suite des réslexions précédentes, que la société politique en projet, & la société politique en action, offrent à l'observation deux époques différentes; & comme ces époques ne sont séparées par aucune limite apparente, elles se confondent presuue toujours dans l'esprit des moralisses politiques. Celui qui croit à l'union de tous les inté rêts particuliers avec l'intérêt public, & qui célebre cette harmonie, n'a confidéré la société que dans son plan général & primitif; celui qui pense, au contraire, que tout est mal & sans accord, parce qu'il y a de grandes différences de pouvoir & de fortune, n'a considéré la société que dans son mouvement actuel de rotation. L'une & l'autre de ces

deux mépriles ont été consacrées par des écrivains célebres. L'homme entraîné par une imagination vive, l'homme fortement saisi par les objets présens, a dû n'être frappé que de l'inégalité des conditions; & le Philosophe qui se transporte, par ses abstractions, au delà, pour ainsi dire, de la circonférence des sociétés, a dû n'appercevoir que les rapports & les principes qui ont déterminé la premiere formation des lois civiles. Ainsi, par tout, on voit que la plupart des disputes tiennent à la disférence des positions, & à la variété des points de vue; il y a tant de places dans le monde moral, que selon celle qu'on choisit, le tableau change entiérement.

Jusqu'à présent, nous avons tâché de connoître l'effet qu'on pouvoit attendre d'un traité de morale. en rapportant seulement ce genre d'instruction à l'intérêt personnel le plus éclairé. Il nous reste à montrer que toute espece d'éducation, qui demande du tems & de la réflexion, ne peut convenir, en aucune maniere, à la classe la plus nombreuse des hommes; & pour sentir cette vérité, il suffit d'arrêter son attention sur l'étar social de tous ceux qui sont dénués de propriétés, & dépourvus des talens qui peuvent y suppléer; obligés de recourir à un travail groffier, & où l'on n'exige que l'emploi des forces physiques, leur concurrence & l'empire de la richesse réduisent le salaire de cette classe nombreuse au nécessaire le plus absolu; ils ne sauroient donc subvenir qu'avec peine, à l'entretien de leurs enfans: & ils doivent être tellement impatiens de les appliquer à des occupations utiles, qu'ils ne peuvent les envoyer dans les lieux publics d'instruction, que pendant les premiers instans de la vie; ainsi, l'ignorance & la pauvreté sont, au milieu de nos sociétés, le lot héréditaire de la plus grande partie des citoyens; il n'y a d'adoucissement à cette loi

générale, que dans les pays où la constitution du Gouvernement soutient le prix des salaires, & donne, au peuple, quelques moyens de résistance, contre le desporisme de la fortune & de la propriété. Cependant, si tel est l'esse inévitable de notre législation civile & politique, comment pourrions nous imaginer de lier les hommes, indistinctement, au maintien de l'ordre public, par aucune instruction, je ne dis pas compliquée, mais où l'exercice d'un long raisonnement sût seulement un préalable nécessaire? Il ne sufficient pas alors de donner des appointemens aux instituteurs, il saudroit encore payer le temps des écoliers; puisque, pour les gens du peuple, ce temps est, dès le plus bas âge, leur unique moyen de substissance.

Cependant la morale n'est point, comme toutes les autres sciences humaines, une connoissance qu'on soit libre d'acquérir plus ou moins lentement à l'instruction la plus prompte est encore trop tardive, puisque l'homme a le pouvoir physique de faire du mal, avant que son esprit soit en état de s'adonner à la réslexion, & d'enchaîner les idées les plus

simples.

Ce n'est donc pas un catéchisme politique qu'il faut destiner à l'instruction du peuple; ce n'est pas un cours d'enseignemens fondé sur les rapports de l'intérêt personnel avec l'intérêt public, qui peut convenir à la mesure de son intelligence; & quand une pareille doctrine seroit aussi juste qu'elle me paroît susceptible de contradictions, on ne pourroit jamais en rendre les principes assez distincts, pour la mettre à l'usage de tous ceux dont l'éducation ne dure qu'un moment. La morale religieuse, par son action rapide, se trouve exactement appropriée à la situation singuliere du plus grand nombre des hommes; & cet accord est si parsait, qu'il semble

(30)
un des traits remarquables de l'harmonie univers. selle. La morale religieuse est la seule qui puisse persuader avec célérité, parce qu'elle émeut en même temps qu'elle éclaire; parce que seule, elle a le moven de rendre sensible tout ce qu'elle recommande; parce qu'elle parle au nom d'un Dieu & qu'il est aise d'inspirer du respect pour celui dont la puissance éclate de toutes parts, aux yeux des simples & des habiles, aux yeux des enfans & des hommes faits.

Qu'on ne dise point, pour attaquer cette vérité. que l'idée d'un Diéu est la plus incompréhensible de toutes; & que si l'on peut faire découler des lecons utiles d'un principe si métaphysique, on doit attendre bien davantage des préceptes qui seront appuvés sur les rapports communs de la vie. Une telle objection est purement subtile; la connoissance distincte de l'essence d'un Dieu, créateur du monde, est, sans doute, au dessus de l'intelligence des hommes de tout âge & de toutes facultés; mais il n'en est pas de même de l'idée vague d'une puissance céleste, qui punit & qui récompense; l'autorité paternelle & la foiblesse de l'enfance, préparent de bonne heure aux idées d'assujettissement & d'empire; & le monde est une si grande merveille, un théatre si continuel de prodiges, qu'il est aise de lier de bonne heure la crainte & l'espérance au sentiment d'un Être suprême. Aussi, bien loin que l'infinité d'un Dieu, créateur & moteur de l'univers, puisse détourner du respect & de l'adoration, ce sont les ténebres dont il s'enveloppe, qui prêtent une nouvelle force aux idées religieuses; l'homme demeure froid, très-souvent, au milieu des découvertes de sa raison; mais il est toujours facile à émouvoir, toutes les fois qu'on s'adresse à son imagination; car cette faculté de notre esprit nous ex-

cite à une action continuelle, en découvrant nos veux un grand espace, & en nous tenant touiours à une certaine distance du but. L'homme est tellement disposé à s'étonner d'un pouvoir dont il ignore les ressorts, ce sentiment est en lui tellement inné, que ce dont on doit se désendre le plus dans son éducation . c'est de l'insinuation inconsidérée des diverses terreurs dont il est susceptible. Ainsi, non pas seulement l'idée à jamais vraie de l'existence d'un Dieu tout-puissant, mais simplement la foi crédule aux opinions les plus superstitieuses, aura touiours plus d'empire sur la classe commune des hommes, que des enseignemens abstraits, ou des considérations générales. Je ne sais même, si l'on ne pourroit pas dire, avec vérité, que l'avenir de cette courte vie, quand il ne nous est présenté que par l'esprit, est moins rapproché de nous que le spectacle lointain offert à nos yeux par la religion, parce que c'est notre sentiment qui s'avance vers celui ci, & que les descriptions les plus distinctes de la raison ne peuvent jamais égaler, en pouvoir, l'ardeur pressante d'un mouvement de notre ame.

Je reprends la suite de mes réslexions, & je place içi une observation importante : c'est que plus l'étendue des impôts entretient le peuple dans l'abattement & dans la misere ; plus il est indispensable de lui donner une éducation religieuse; car c'est dans l'irritation du malheur, qu'on a sur-tout besoin, & d'une chaîne puissante, & d'une consolation journaliere. Les abus successis de la force & de l'autorité, en bouleversant tous les rapports qui existoient originairement entre les hommes, ont élevé, au milieu d'eux, un édifice tellement artissiel, & où il regne tant de disproportion, que l'idée d'un Dieu y est devenue plus nécessaire que jamais, pour servir de nivellement à cet assemblage consus de disparités

de tout genre; & si l'on pouvoit jamais se prêter à imaginer l'existence d'un peuple soumis uniquement aux lois d'une morale politique, on se repréfenteroit, fans doute, une nation naissante, & qui seroit contenue par la vigueur d'un patriotisme encore dans fa pleine jeunesse, une nation qui occuperoit un pays où les richesses n'auroient pas eu le remps de s'accumuler, où la distance des habitations, les unes des autres, contribueroit au maintien des mœurs doméstiques, où l'agriculture, cette occupation simple & paisible, constitueroit la principale ambition, où la main-d'œuvre obtiendroit une récompense proportionnée à la rareté des ouvriers, & à la vaste étendue des travaux unles : on se représenteroit enfin une nation où les lois & la forme du Gouvernement favoriseroient, pendant long temps, l'égalité des rangs & celle des propriétés. Mais dans nos anciens Etats de l'Europe. où l'accroissement des richesses augmente continuellement la différence des fortunes & la distance des conditions; mais dans nos vieux corps politiques, où nous sommes serrés les uns contre les autres, & où la misere & la magnificence se trouvent sans cesse entremêlées, il faut nécessairement une morale fortifiée par la religion, pour contenir ces nombreux spectateurs de tant de biens & d'objets d'envie, & qui, placés si près de tout ce qu'ils appellent le bonheur, ne peuvent jamais y prétendre.

On demandera peut-être à la suite de ces réslexions, si la religion, qui affermit tous les liens, & qui fortisse toutes les obligations, n'est pas favorable à la tyrannie : une telle conséquence ne seroit pas raisonnable; il faut bien que la religion, consolatrice de tant d'afflictions, adoucisse également les maux qui naissent du despotisme; mais elle n'en est ni l'origine, nì le soutient : cette religion bien entendue, ne doit prêter un appul qu'aux idées d'ordre & de justice; & les instructions d'une morale politique se proposeroient le même but. Ainsi, dans l'un & l'autre plan d'éducation, les droits du prince, commé ceux des citoyens, constituent simplement une des parties élémentaires du système général de nos devoirs.

Je ferai seulement observer que l'insuffisance d'une morale politique devroit parokre encore plus sensible, dans un pays où la nation foumile à l'autorité d'un seul, seroit absolument éloignée du Gouvernement ; car l'intérêt personnel n'ayant plus alors de communication habituelle avec l'intérêt général, il seroit bien à craindre, qu'en voulant présenter l'union de ces deux intérêts comme le motif essentiel de la verru, le plus grand nombre des écohers reeint uniquement de cette infliuction, que la personnalité est admise pour premier principe; & qu'enfuite chacun le réservat de juger des momens & des circonfrances où l'amour de foi-même & l'amour de l'Etat devroient le séparer; ou se réunit. Et combien d'erreurs ne feroit-on pas à cet égard? Le bien public ; comme toutes les idées abstraires , n'à point de configuration précise ; c'est , pour la plupart des hommes, une mer fans bords, & il ne faut pas beaucoup d'adrésse où de subtilité, pour venir à bout d'y confordre toutes nos convenances. On peut connoître comment nous formons, felon nos goûts. l'alliance de toutes les idées morales, en considérant avec quelle facilité les hommes savent rapprocher d'une qualité le défaut habituel de leur caractère celui qui blesse sans ménagement, s'honore de sa Franchile & de lon courage y cefui qui est lâche, ou timide dans les sentimens & dans ses paroles, se vante de son esprit de réserve & de circonspection > 🗱 par un nouveau raffinement , dont j'ai vu de lin-

E

(34)

guliers exemples, celui qui demande au Souveraint une grace pécuniaire, essaie de persuader qu'il n'est mu dans cette sollicitation, que par le noble amour d'une distinction honorable : chacun est habile à faire, le point de liaison qui unit ses passions à une vertu : seroit-on donc moins expert à trouver quelque rapport entre son intérêt & l'intérêt public?

Je ne saurois, je l'avoue, me représenter, qu'avec une sorte de dégoût & même d'épouvante une société politique dont tous les membres, sans motif dominant, ne seroient contenus que par une prétendue liaison de leur intérêt particulier avec l'intérêt général. Que de juges isolés! Quelle multiplicité innombrable d'opinions, de sentimens & de volontés! Tout seroit en confusion, si on laissoit aux hommes la liberté de faire de parells calculs; il leur faux absolument une idée simple pout regle de conduite, sur-tout lorsque toures les applications de cette regle sont diversifiées à l'infini. Dieu donnant ses lois sur la montagne de Sinai, n'a besoin que de dire, tu ne déroberas point; & ayec l'idée imposante de ce Dieu, que tout rappelle dans la mature, que tout imprime dans le cœur de l'homme, ce commandement abrégé conserve, en tous les temps, une autorité suffiante; mais que la philosophie politique dise, tu ne déroberas point, il faut qu'elle ajoute à ce précepte une suite de raisonnemens, sur les lois de propriété, sur l'inégalité des conditions de fur les divers rapports de l'ordre social ; il faut , pour nous persuader , qu'elle parcourre tous les motifs ; qu'elle réponde à toutes les objections, qu'elle repousse toutes les arraques; il faut encore que, par les lecons de cette philosophie, l'espris le plus grosser soit mis en état de suivre les diverses ramifications, qui joignent, disjoignent, & réunissent derechef l'intérêt personnel à l'intéret public : quelle entreprise l'c'est peut-êtres

(35)

en deraiere analyse, vouloir employer un cours d'anatomie, pour diriger un enfant sur le choix des salimens qui su conviennent, au lieu de commencer à le conduire par les conseils & l'autorité de sa mere.

Les mêmes: remarques font applicables à toutes les vertus dont l'observation est essentielle à l'ordre public: quelle route le simple raisonnement n'auroit-il pas à faire, pour perfuader à un célibataire qu'il ne doit point enlever à un époux le cœur de la femme! où lui affigneroit-on un dédommagement diffinct, du facrifice de sa passion? Quels détours encore ne seroit-on pas obligé de parcourir, pour démontrer à un ambitieux, qu'il ne doit pas calomnier en secret son rival, à un avare solitaire, ou armé d'indifférence contre l'opinion, qu'il ne doit pas s'éloigner de toutes les occasions de faire du bien : à un génie ardent & vindicatif, qu'il ne doit pas obeir aux sentimens qui le present ; à un homme dans le besoin, qu'il ne doir pas avoir recours: à des mensonges pour se faire valoir, ou pour tromper de quelque autre maniere ? Et combien d'autres posirions offriroient les mêmes difficultés & de plus grandes excore ? Les idées abstraires les mieux ordonnées ne peuvent jamais s'emparer de nous, que par le plus long chemin, puisque le propre de ces fortes d'idées, est de dégager le raisonnement de tout ce qu'il a de sensible, & par consequent de frappant, & d'une impression rapide ; d'ailleurs , la morale politique, comme tout ce qui vient uniquement de l'esprit, seroit toujours pour nous une simple opinion; opinion que nous aurions le droit d'appeler, à tout moment, en cause, au tribunal de notre raison. Les leçons des hommes ne sont jamais que la représentation de leur jugement , & le sentiment des uns n'entraîne point la volonié des autres.

Il n'est même aucun principe de morale dui. sous des rapports absolument humains, ne soit susceptible d'exception ou de quelque modification; & il n'v a rien de si composé, que la liaison de la vertu avec le bonheur. Enfin, tandis que notre esprit a de la peine à faisir, à distinguer clairement cette union .les objets de nos passions sont par tout apparens, & tous nos sens en sont préoccupés; l'avare voit de l'or & de l'argent; l'ambitieux, les honneurs qu'on décerne aux autres; le débauché, les objets de sa luxure; la vertu n'a pour elle que le raisonnement: elle avoit donc besoin d'être soutenue par un sentiment religieux, & par les heureuses espérances dons

ce sentiment est accompagné.

Auffi, dans un Gouvernement où l'on voudroit substituer une morale politique à une éducation religieuse, il deviendroit peut-être indispensable de garantir les hommes de toutes les idées propres à exalter leur esprit; il faudroit les détourner des différen-: tes tivalités qui excitent leur amour propre & leur ambition; il faudroit les éloigner de la société habituelle des femmes; il faudroit encore abolir l'usage des monnoies, cette image attrayante & confuse de toutes sortes de biens; enfin, en enlevant aux hommes leurs espérances religieuses, & en les privant ainfi des encouragemens à la vertu qui naissent de leur imagination, il faudroit nécessairement empêcher, de toutes ses forces, que cette imagination - ne servit plus qu'à seconder les vices, & toutes les passions contraires à l'ordre public : c'est parce que Télémaque étoit accompagné d'une Divinité, qu'il lui fut permis de visiter la cour fastueuse de Sesoftris, & les demeures enchanteresses d'Eucharis & de Calvoso.

Il est sur tout un âge, le plus beau, comme le plus affuré de la vie, où l'on ne fauroit se passer de ( 37 ) L'autorité d'un guide ; il faut , pour traverser avec sûreté les jours orageux de la jeunesse, des principes qui nous commandent & non des réflexions qui nous conseillent; celles ci n'ont de puissance, qu'en proportion de la vigueur de l'esprit, & l'esprit n'est formé que par l'expérience & par le long combat des idées.

Les instructions religienses ont le particulier avanrage de saitir l'imagination, & d'intéresser la sensibiliré, ces deux brillantes facultés de nos premières années : ainsi, lors même que l'on parviendroit à établir un cours de morale politique, assez bien étavé par le raisonnement, pour défendre du vice l'homme éclairé par la maturité de l'âge, je dirois encore qu'une semblable philosophie ne sauroit convenir à la jeunesse, & que cette armure est trop pesante pour elle.

Enfin, les leçons de la fagesse humaine, qui ne penvent nous dominer dans l'ardeur de nos passions. font également infuffilantes, aux momens où nos forces étant abattues par la maladie nous ne sommes plus en état de faisir une diversité de rapports; au lieu que telle est la douce émotion qui accompagne le langage de la religion, que dans la dégradation successive de nos facultés, ce langage est encore en

proportion avec elles.

Cependant, si l'on venoit jamais à persuader qu'il y a sur la terre un plus sur encouragement à la vertu que les idées religieuses, on affoibliroit aussi tôt leur empire; elles ne penvent ni intéresset à demi, ni régner en partage; & si elles ne débordent pas, pour ainsi dire, le cœur de l'homme, toute leur puissance :s'évanouit.

Les instructions religieuses, en rassemblant tous les moyens propres à exciter les hommes à la vertu, me négligent point, il est vrai, d'indiquer les rapports qui existent entre l'observation des lois de la morale & le bonheur de la vie; mais c'est comme un motif accessoire, que ces considérations sont présentées: ainsi, il n'est pas nécessaire de les appuyer des mêmes preuves qu'exige un principe sondamental. D'ailleurs, quand de bonne heure on avertit le peuple que les vices & les crimes conduisent au malheur sur la terre, ces enseignemens ne sont une longue impression sur lui, qu'autant qu'on réussir en même temps à le convaincre de l'influence habituelle d'une providence sur tous les événemens de ce monde.

Une raison importante dispense encore les instituteurs religieux, de s'attacher à démontrer que les principaux avantages dont les hommes paroissent envieux, sont une conséquence absolue de l'observation des lois d'ordre: c'est que les sacrifices supportés par une idée de devoir, se changent dans une satisfaction réelle; & ce sentiment intérieur, dont jouissent les hommes vertueux avec piété, compose une des parties essentielles de leur bonheur. Mais quel retour consolant peut-on s'accorder, quand on ne connoît d'autre empire que celui de la morale politique, & quand la vertu n'est qu'une rencontre de l'intérêt personnel avec l'intérêt public?

Sans doute, la religion propose à l'homme son propre bonheur pour but & pour dernier terme; mais, comme ce bonheur est placé dans l'éloignement, la religion peut nous y conduire par des détachemens & des facrifices passagers; elle traite, avec la partie la plus sublime de nous mêmes, celle qui nous désunit du moment présent, pour nous lier aux temps à venir; elle nous présente des espérances, qui nous attirent hors de nos intérêts terrestres, dans le degré nécessaire pour n'être pas livrés sans mesure, à l'impression désordonnée de nos

Tens, & à la tyrannie de nos passions. L'irréligion, au contraire, dont les leçons nous apprennent que nous ne sommes possesseurs que d'un instant, nous concentre de plus en plus en nous-mêmes, & il n'y a rien de beau ni de bon à cette condition; car la grandeur, en tout genre, tient à l'étendue des rapports que nous embrassons, &, dans une pareille acception, le sentiment & l'esprit sont sou-

mis aux mêmes lois.

Ceux qui présentent les liens de la religion comme indifférens, nous assurent qu'on peut se reposer du maintien de la morale, sur quelques fentimens généraux dont nous avons contracté l'habitude; mais ils négligent de faire attention qué ces sentimens tirent leur principale force, & presque leur descendance, de l'esprit religioux qu'on désireroit d'affoiblir. Oui, l'humanité même, cette tendre émotion d'une ame bien née, s'anime & se fortifie par l'idée d'un Etre suprême, l'alliance entre les hommes ne tient que foiblement à la conformité de leur structure & de leur organisation elle ne peut pas non plus être attribuée à la refsemblance de leurs passions, cette source continuelle de tant de haines; elle dépend essentiellement de nos rapports avec le même auteur, le même surveillant, le même juge; elle est fondée sur l'égalité de nos droits aux mêmes espérances, & sur cette suite de devoirs inculqués par l'éducation, & rendus respectables par l'empire habituel des opinions religieuses. Hélas! il faut malheureusement l'avouer, les hommes ont tant de défauts; gant d'injustices, tant de personnalité, tant d'ingratitude, aux yeux de ceux qui les ont observés en masse, qu'on ne parviendroit jamais à les tenir en harmonie, par les seules leçons de norre sagesse: ce n'est pas toujours parce qu'ils sont ai-

mables que nous les aimons; c'est quesquefois auffi. & très-souvent, parce que nous devons les aimer, que nous les trouvons aimables. Oui, la bonté, l'indulgence, ces qualités les moins composées, ont encore besoin d'être raccordées, de remps à autre, avec une idée générale & prédominante, le lien de toutes nos vertus. Les passions des autres nous biessent de tant de manieres, & il y a souvent tant de prosondeur & d'énergie dans notre amour de nous mêmes, que nous avons besoin de quelque secours, pour être constamment généreux dans nos fentimens, & pour nous affocier d'un réel intérêt à tous ces compagnons de destinée, au milleu desquels nous sommes placés:

Enfin, ne le diffimulons point, si l'homme venoit à se regarder comme un être, enfant du hafard, ou d'une aveugle nécessité, & ne tenant qu'à la pouffiere dont it est sorti, & à celle dans la quelle il doit rentrer, il arriveroit bientôt à se mépriser lui-même; &, loin de chercher à s'élever à aucune pensée noble & vertuense, il considereroit cette forte d'ambition comme une idée fanraftique, qui consume, d'une maniere vaine & illufoire, une partie des courts instans qu'il doit passer sur la terre; &, toute son attention venant à se fixer für la brievete de la vie, & für le silence éternel qui doit l'environner, il ne penseroit qu'à dévorer ce regne d'un moment.

Qu'il seroit dangereux de montrer aux hommes l'extrémité de la chaîne qui les unit ensemble! C'est la connoissance de ce dernier terme, qui rend ingrat envers ceux dont nous ne pouvions plus rien attendre; & le même sentiment affoibliroit les liens de la morale, si notre bail n'étoit manifelsement que pour ce monde. C'est donc la religion qui dont affermir ces liens, c'est elle seule qui

qui peut défendre le système entier de nos devoirs : contre les embûches du raisonnement & contre les artifices de notre esprit; il faut, pour obliger tous les hommes à considérer avec respect les lois de la morale, leur enseigner de bonne heure que les vertus fociales sont un hommage rendu aux perfections & aux intentions bienfaisantes du souverain auteur de la nature, de cet être infini, qui se plaît dans la conservation de l'ordre. & dans les facrifices particuliers qu'exige l'accomplissement de cette grande pensée. Et quand je vois les philosophes modernes tracer, d'une main habile, le plan général de nos devoirs; quand ie les vois fixer avec intelligence les obligations des citoyens, les uns envers les autres, & donner ensuite pour unique base, à cette législation, l'intérêt personnel & l'amour de la louange; je me rappelle le système de ces philosophes Indiens, qui, après avoir étudié la marche des globes célestes, embarrassés à déterminer la puissance qui soutenoit les voûtes du firmament, crurent avoir franchi cette difficulté, en plaçant l'univers sur le dos d'un éléphant, & cet éléphant lui-même sur une tortue. Nous imiterons ces philosophes, &, comme eux, nous ne procéderons jamais que par dégradation, toutes les fois qu'en essayant de former la chaîne des devoirs & des principes de la morale, nous n'en placerons pas le dernier anneau, au dessus de nos considérations mond ines. & par delà les limites de nos conventions fociales.

Suite du même sujet. Parallele entre l'influence des idées religieuses & celle des tois & de Popinion.

APrès avoir examiné, comme je viens de le faire, dans le Chapitre précédent, s'il étoit possible de fonder la morale sur la liaison de l'intérêt particulier avec l'intérêt public, il me reste à considérer si les punitions infligées par le souverain. si le sceptre, que tient en sa main l'opinion publique, ont un pouvoir suffisant pour contenir les hommes, & pour les attacher à l'observation de leurs devoirs.

Il faut nécessairement passer par des idées communes, pour avancer d'un degré dans la recherche de la vérité: ainsi je dois, d'abord, rappeler ici que les lois pénales ne pouvant s'appliquer qu'aux délits connus & prouvés, cette premiere condition circonscrit infiniment leur empire: cependant les crimes exécutés secrétement, ne sont pas les seuls qui soient hors de la dépendance des lois; il faur encore mettre dans ce rang toutes les actions répréhensibles, qui, faute d'un caractere distina, ne peuvent jamais être signalées; le nombre en est prodigieux: la dureté des parens, l'ingratitude des enfans, l'abandon inhumain de fes serviteurs, les trahisons en amitié, la violation des mœurs domestiques, la désunion semée au sein des familles, la légéreté des principes sur tous les liens de la société, les conseils perfides, les infinuations adroites & calomnieuses, l'exercice ri-

goureux de ses droits, là faveur & la partialité parmi les juges, leur inattention, leur paresse, leur dureté, la recherche des places importantes avec le sentiment de son incapacité, les slatteries corruptrices & mensongeres adressées aux princes ou aux ministres, l'indisférence au bien public de la part des hommes d'Etat, leurs viles & pernicieuses jalousies, les dissensions politiques, excitées pour se rendre nécessaires, les guerres ordonnées par ambition. l'intolérance couverte d'un faux zele. enfin tant d'autres sentimens funestes que les lois ne peuvent, ni suivre, ni désigner, & qui ont déja fait bien du mal, avant de donner aucune prise à la censure publique. On ne doit pas même désirer que cette censure passe certaines bornes, parce que le pouvoir appliqué à des fautes obscures ou susceptibles de diverses interprétations, dégénere zisément en tyrannie; &, comme il n'est rien de Il fugitif que la pensée, comme il n'est rien de fi intime que nos sentimens, il n'y a aussi qu'une puissance invisible, & dont l'autorité sémble participer à l'influence divine, qui ait le droit d'entrer dans le secret de nos cœurs.

Ce n'est donc qu'au tribunal de sa conscience, que l'homme peut être interrogé sur une multitude d'actions & de volontés qui échappent à la surveillance des gouvernemens. Gardons - nous de renverser l'autorité d'un Juge si actif & si éclairé; gardons - nous de l'affoiblir volontairement, & ne soyons pas assez imprudens, pour nous reposer uniquement sur la discipline sociale. Je me hasarderai même à dire, que l'empire de la conscience est peut être encore plus nécessaire, dans le siecle où nous vivons, que dans aucun des âges précèdens, quoique la société n'offre plus le spectacle de ces vices & de ces crimes qui révoltent par leur dissormi-

té; mais lorsque la liberté des mœurs, & le raffinement des manieres, sont parvenus à rapprocher, par des nuances souvent imperceptibles, le bien & le mal, le vice & la décence, le mensonge & la vérité, l'esprit personnel & les dehors généreux, il est plus important que jamais, d'opposer à cette dépravation obscure, une autorité intérieure, qui veille jusques dans les détours mystérieux de nos déguisemens, & dont l'action soit aussi pénétrante que notre dissimulation semble adroite & bien concertée.

C'est, sans doute, parce qu'une telle autorité paroît absolument nécessaire au maintien de l'ordre public, que plusieurs écrits philosophiques essaient de l'introduire au milieu même de l'athéisme. Tout est fabuleux dans un pareil système; on nous parle de zougir à nos propres yeux, de redouter nos reproches secrets, & d'être effrayés des condamnations. que, dans le calme de nos pensées, nous prononcerons contre nous-mêmes : mais ces sentimens , qui ont tant de force avec l'idée d'un Dieu, on ne fait à guoi les unir, quand on nous donne pour feul maître l'intérêt personnel le plus actif, & quand toutes les grandes communications, établies entre les hommes par les opinions religieuses, sont absolument rompues; la conscience n'est plus alors qu'une expression vuide de sens, un mot inutile dans la langue. On peut connoître encore les remords de l'esprit, c'està dire, le regret de s'être trompé dans la marche de son ambition, dans la conduite de ses intérêts, dans le choix des moyens qu'on emploie pour obtenir les égards & la louange des autres, enfin, dans les calculs divers de nos convenances mondaines: mais de tels remords ne sont qu'une exaltation de notre amour-propre; nous divinisons, en quelque maniere, notre esprit, notre jugement, notre intelligence. & nous failons comparoître enfuite toutes

nos actions devant ces fausses idoles, pour nous reprocher nos méprises & nos foiblesses; nous nous tourmentons ainsi nous mêmes volontairement : mais quand cette perfécution nous importune trop longtemps, nous sommes les maîtres de commander à nos tyrans d'user envers nous d'indulgence. Il n'en est pas de même des agitations de la conscience : le sentiment qui les fait naître n'a rien de composé, ni de factice; & nous ne pouvons ni corrompre notre juge, ni entrer en accommodement avec lui : ce qui séduit les hommes ne le trompe jamais; & dans l'étourdifsement de la prospérité, dans l'enivrement des plus grands succès, ses regards inévitables sont fixés sur nous & nous ne jouissons, qu'avec frayeur des applaudissemens & des triomphes que nous n'avons

pas mérités.

On lit encore, dans plusieurs livres modernes, qu'avec de bonnes lois on aura toujours une morale suffisante; mais je ne saurois adopter cette opinion: l'homme est un être si composé, & ses rapports avec ses semblables sont si divers & se déliés, que pour régler son intérieur, & pour diriger sa conduite, il a besoin d'une multitude de sentimens, sur lesquels les commandemens du Souverain n'ont aucune prise; ce sont tous les devoirs simples & prononcés que les législateurs ont réduits en préceptes; & cette grosse charpente, que l'on nomme les lois civiles, laisse des vuides par-tout. Les lois ne demandent qu'une aveugle obéissance : & comme elles n'ordonnent, ou ne défendent que des actions, & qu'elles sont absolument indifférentes aux sentimens intimes des hommes, l'édifice moral qu'elles élevent, n'est, dans plusieurs parties, qu'une figure extérieure, & c'est par le faîte, pour ainsi dire, qu'il semble avoir été commencé. La religion procede d'une maniere entiérement opposée :

c'est au fond des cœurs, c'est dans les cavités de la conscience, qu'elle pose sa premiere base; elle paroît être dans l'intelligence des plus grands secrets de la nature; elle seme en terre un grain, & ce grain s'y nourrit, s'y fortisse, & se transforme en de nombreux rameaux, qui, sans aucun effort, s'élevent & s'étendent dans toutes les dimensions, & sous toutes sortes de formes.

Je supposerai néanmoins que l'on crût suffisant, pour le maintient de l'ordre public, de réduire la morale à l'esprit des lois civiles; il seroit encore hors du pouvoir des hommes, de tirer de cette assimilation des enseignemens familiers propres à former un code d'éducation; car ces mêmes lois, simples dans leurs commandemens, ne le sont pas de même dans leurs principes. On n'apperçoit pas sur le champ pourquoi la vengeance la plus juste est interdite; pourquoi l'on n'a pas le pouvoir de se faire rendre son bien, en recourant aux mêmes moyens dont un ravisseur a fait usage; pourquoi l'on n'a pas le droit de résister, avec violence, à l'oppresseur le plus tyrannique; enfin, pourquoi certaines actions, santôr indifférentes en elles-mêmes, & tantôt nuisibles aux autres, sont condamnées d'une maniere uniforme & générale; il faut nécessairement une sorte de combinaison, pour découvrir que le législateur s'est écarté des idées naturelles, afin d'empêcher que personne ne fût juge dans sa propre cause, & afin d'éviter que les exceptions & les distinctions, dont chaque circonstance est susceptible. ne fussent jamais déterminées par les seules lumieres des divers membres de la société. C'est de même par des motifs indirects, que les lois sévissent avec plus de rigueur contre un délit difficile à saisir, que contre un désordre plus répréhensible en lui - même, mais dont les excès peuvent être facilement

appercus: & elles observent encore une semblable regle à l'égard des crimes qui sont environnés d'un plus grand appas, quoique cette séduction même fût un motif d'indulgence aux yeux de la simple justice: enfin les lois, en adoptant des degrés de sévérité très-divers pour contraindre les débiteurs à l'accomplissement de leurs promesses, ne se montrent occupées, ni de la compassion due à des malheurs imprévus, ni d'autres motifs d'équité dignes d'un égal intérêt; toute leur attention s'est fixée sur le rapport des engagemens avec les ressources politiques qui naissent du commerce & de ses transactions. Il existe ainsi une multitude de défenses. de punitions, ou de gradations dans les peines, qui n'ont de connexion qu'avec les vues générales de la législation, & nullement avec ce bon sens circonscrit, qui détermine le jugement des particuliers. C'est donc souvent par des considérations très étendues & très-composées, qu'une action est criminelle ou repréhensible aux yeux de la loi : ainsi, l'on ne fauroit édifier, sur ces seules bases, un système de morale, dont chacun pût avoir une conscience évidente: & puisque le législateur évite, avec soin, de rien soumettre à l'examen des individus, puisqu'il facrifie souvent à ce principe la justice naturelle comment voudroit-on, dans le même temps, nous donner pour regle de conduite une morale politique. qui seroit toute fondée sur le raisonnement?

Il n'est pas indissérent d'observer encore, qu'aux yeux du plus grand nombre des hommes, le sens des lois, & les décrets rendus par ceux qui les interpretent, doivent nécessairement s'identifier, se se comme les juges sont exposés à de fréquentes erreurs, le véritable esprit de la législation reste souvent dans l'ombre, & l'on a de la l'eine à le dif-

cerner.

C'est peut-être parce que les lois sont l'ouvrage de notre intelligence, que nous sommes disposés à leur accorder un empire universel: mais je l'avouerai, je suis si éloigné de penser qu'elles puissent jamais remplacer, au milieu de nous, l'influence salutaire de la morale religieuse, que je les crois insuffisantes, même pour régler les choses soumises immédiatement à leur autorité; ainsi, j'inviterois à réslèchir, si les erreurs malheureuses qu'on reproche à nos tribunaux criminels, ne prennent pas leur source dans la faute commise par l'autorité souveraine, lorsqu'elle a rapporté tous les devoirs des juges aux commandemens de la loi, & lorsqu'elle a refusé de se consier davantage à la conscience & aux sentimens

intimes des magistrats.

Rendons cette observation plus sensible par un seul exemple choisi entre une infinité d'autres. On demande aujourd'hui que le légissateur s'explique de nouveau sur la grande question des témoins nécessaires; mais ne risquera-t-il pas toujours de se tromper, soit qu'il rejette absolument un pareil indice de la vérité, soit qu'il en fasse dépendre le sort d'un accusé? Comment vouloir que le témoignage d'un homme honnête, désignant ou reconnoissant son asfassin, ne soit compté pour rien par des juges? Et comment prétendre aussi qu'un témoignage de cette nature suffise pour déterminer une condamnation, lorsque celui qui rend ce témoignage paroît suspect, ou par sa réputation, ou par les motifs qu'on peut Îni supposer, ou par l'invraisemblance de son asserrion? La raison est donc placée entre ces deux extrêmes; mais les idées moyennes n'étant point assorties au langage absolu de la loi, il faut, en de pareilles circonstances, accorder beaucoup à la fagesse & à la morale des magistrats; & bien loin qu'on serve l'inpocence, en se conduisant autrement, on la met visiblement

wisiblement en danger, parce que les juges s'habituent à rendre la loi responsable de tout. & ne s'afsujettissent qu'à respecter ses expressions, au lieu d'obéir à son esprit, qui est le desir passionné d'atteindre à la vérité. En quoi! dira-t-on, voudriez-vous qu'il n'y eur plus d'instruction positive, ni pour servir de guide dans la recherche des crimes, ni pour déterminer les caracteres auxquels ces crimes peuvent être reconnus? Ce n'est point là ma pensée; mais ie desirerois qu'en des affaires d'une si grave importance on réunit à la lumiere qui émane de la prudence des législateurs, celle qui peut nous être apportée par la sagesse des juges; je souhaiterois que la législation criminelle prescrivit aux magistrats, non pas tout ce qu'ils sont obligés de faire, mais tout ce dont ils ne peuvent s'exempter; non pas tout ce qui suffit pour déterminer leur opinion, mais tout ce qui doit être la condition indispensable d'une punition capitale. Ainsi, dans un semblable esprit, les commandemens donnés par la loi, seroient une premiere fauve-garde contre l'ignorance ou la prévarication possible des juges: mais comme aucune regle générale, aucun principe immuable, n'est applicable à la diverlité infinie des circonstances, je voudrois donner à l'innocence un nouveau défenseur, en intéressant d'une maniere plus immédiate, la morale des juges à la recherche & à l'examen de la vérité: & pour les rappeler sans cesse à toute l'étendue de 1 eurs obligations, je désirerois qu'avant de rendre un arrêt de condamnation, levant une de leurs mains vers le Ciel, ils prononçassent avec émotion ces paroles: » l'atteste que l'homme a cusé devant nous » me paroît coupable, & felon les regles de la loi. » & selon mes propres lumieres «. Non, ce n'est pas affez que de demander à un juge d'examiner, avec probité, si les indices d'un délit sont conformes

au tableau que fait l'ordonnance des caracteres de la vérité; il faut avertir un magistrat qu'il doit chercher cette vérité par tous les moyens que peut lui suggérer une scrupuleuse inquiétude; il faut qu'il fache, qu'appelé à décider de l'honneur & de la vie des hommes, c'est son esprit & son cœur que l'humanité entiere prend, en quelque sorte, à partie. & qu'il n'est point de limite apposée à l'étendue de ses devoirs; alors, sans manquer à aucune des enquêtes ordonnées par la loi, on s'efforceroit d'aller plus loin encore; alors, aucun des indices propres à faire impression sur des esprits raisonnables, ne seroit rejeté; & aucun, en même temps, n'auroit une force tellement décisive, que l'examen des circonftances pût jamais paroître inutile; alors, les juges feroient usage de cette clairvoyance sensible, souvent la plus pénétrante de toutes; alors, ils ne dédaigneroient point de lire jusques dans les regards de l'accusateur & de l'accusé, & ils ne croiroient point indifférent d'observer, avec intérêt, tous ces mouvemens de la nature, où la vérité se peint quelquesois avec tant d'énergie; alors enfin, l'innocence feroit sous la garde de quelque chose d'aussi pur qu'elle même. le sentiment timoré de la conscience d'un juge.

On n'a jamais, peut-être, assez résléchi à quel point un ordre méthodique, quand on s'y astreint trop servilement, resserve les bornes de l'esprit; il devient alors comme une espece de sentier tracé entre deux escarpemens, & il nous empêche de découvrir tout ce qui n'est pas en droite ligne. L'empire absolu de la méthode nous détourne aussi de consulter cette lumiere, quelquesois si vive, dont l'ame seule est le soyer; car, en nous soumettant à un mouvement positif & toujours réglé, & en nous saisant trouver du plaisir dans une marche déterminée, &

uni office des repos continuels à la pensée, il nous déshabitue, il nous éloigne de cette perception délicate, de ce sentiment naturel, qui n'a rien de fixe, ni de circonscrit, mais dont le libre essor nous approche souvent de la vérité, comme par une sorte d'instinct ou d'inspiration. Je m'écarterois trop de ma route, si j'étendois davantage ces réflexions; & je me hate de les réunir au sujet de ce Chapitre, en faisant remarquer de nouveau, que si les lois sont insuffisantes dans le cercle même des décisions soumises à leur autorité; que si les lois ont un besoin absolu du fecours de la morale religieuse, toutes les fois qu'elles imposent, à leurs propres interpretes, des devoirs un peu compliqués; elles pourroient encore moins suppléer à l'influence habituelle & journaliere de ce motif, le plus puissant de tous, & le seul, en même temps, dont l'action soit assez pénétrante pour nous suivre dans les détours de notre conduite. & dans le dédale de nos pensées.

Je dois maintenant diriger l'attention vers d'autres considérations. Tout ce qu'exige l'ordre public, tout ce qui importe à la société, dira-t-on, c'est que les criminels ne puissent échapper au glaive de la justice & gu'une surveillance attentive les découvre sous le voile où ils cherchent à se cacher. Je ne rappellerai point ici les divers obstacles qui s'opposent à la plénitude de cette vigilance; chacun peut aisément les connoître, ou s'en former une idée: mais je me presse de faire observer, qu'en considérant la société dans son état actuel, on ne doit point oublier que les idées religieuses y ont diminué sensiblement la tâche du Gouvernement : une scene absolument nouvelle s'ouvriroit, si l'on n'avoit pour guide qu'une morale politique; ce ne seroit plus alors un petit nombre d'hommes, fans principes, qui troubleroient l'ordre public; des acteurs

plus adroits s'en méleroient, & les uns conduits par un raisonnement résiéchi, les autres, entraînés par des apparences séduisantes, seroient sans cesse en guerre avec tous ceux dont la fortune exciteroit leur jalousse; & l'on ne connoîtroit qu'alors, combien les occasions de nuire & de mal faire sont nombreuses & diversissées. Il arriveroit encore que tous ces ennemis de l'ordre public, n'étant plus déconcertés par l'agitation de leur conscience, deviendroient, de jour en jour, plus expérimentés dans l'art de se sous regards de la justice; & les dangers auxquels s'exposeroient les imprudens, ne décourageroient point les habiles.

C'est donc, s'il est permis de s'exprimer ainsi, parce que les lois prennent les hommes dans une constitution saine; c'est parce qu'elles les trouvent dans un état de tempérance préparé par les instructions religieuses, qu'els viennent à bout de les contenir : mais si un système d'éducation politique venoit jamais à prévaloir, de nouvelles précautions & de nouvelles chaînes deviendroient absolument nécessaires; &, pour avoir voulu nous affranchir des doux liens de la religion, on accroîtroit notre esclavage civil, & l'on feroit courber nos têtes sous le plus dur de tous les jougs, celui qui est imposé par nos semblables.

Cette religion, dont on voudroit que nous rejetassions l'influence, est plus appropriée qu'on ne pense, au mélange singulier d'orgueil & de foiblesse, qui compose notre nature; &, pour nous, tels que nous sommes, son action est bien présérable à celle des lois pénales; ce n'est point devant des égaux armés d'un bras vengeur, qu'elle sait comparoître un homme coupable; ce n'est point à leur ignotance, ou à leur justice insensible, qu'elle abandonne; c'est au tribunal de sa propre conse

cience, que la religion le dénonce; c'est devant un Dieu , le maître du monde , qu'elle l'humilie , & c'est au nom d'un pere tendre & misericordieux. qu'elle le releve. Ah! que vous nous ôtez à la fois. & notre consolation & notre vraie dignité, vous qui voulez tout rapporter à l'intérêt particulier & à la vengeance publique; laissez-moi prêter l'oreille à ces commandemens qui viennent d'en haut ; laissezmoi distraire mes regards du sceptre menaçant que. tiennent en leurs mains les puissans de la terre; laissez-moi compter avec celui qui est plus grand qu'eux tous; laissez-moi sur-tout m'adresser à celui qui pardonne, à celui qui, au moment où je viens de l'offenser, me permet encore de l'aimer & de me fier à sa grace! Ah! sans l'idée d'un Dieu, sans ce rapport avec'un Etre suprême, auteur de toute la nature, on n'auroit plus à écouter que les vils confeils d'une prudence personnelle, on n'auroit plus qu'à flatter, qu'à adorer les maîtres des nations, & tous ceux qui, dans un État monarchique, sont les nombreux représentans de l'autorité du prince: oui, les esprits, les sentiment, doivent fléchir devant ces dispensateurs de tant de biens & de maux s'il n'existe rien au delà des intérêts terrestres; & quand une fois tout est incliné, tout est prosterné; quand il n'y a plus de fierté dans les caracteres, les hommes deviennent incapables d'aucune grande action, & impropres, pour ainsi dire, à aucune beauré morale.

Les opinions religienses ont le double mérite, de maitenir dans l'obéissance due aux lois & au souverain, & de nourrir au sond des cœurs un sentiment qui entretient le courage, & qui rappelle l'homme à sa véritable grandeur; elles lui apprenient à être soumis sans abattement, & elles l'empéchent sur-tout de s'humilier, avec lâcheté, des

rant des idoles passageres, en sui montrant de soince dernier terme, où tout doit rentrer dans l'égalité devant le maître du monde.

L'idée d'un Dieu à une même distance de tous les hommes, sert encore à nous consoler de tant de supériorités choquantes, sous la domination desquelles nous vivons; il faut se transporter sur les hauteurs que la religion nous découvre, pour considérer, avec une sorte de calme & d'indissérence, les frivoles prétentions des uns, & l'orgueil assuré des autres; & tel objet de regret, ou de jalousie, qui paroît un colosse à notre imagination, se change en grain de poussiere, quand nous le rapprochons du grand spectacle qu'une sublime méditation

vient déployer à nos regards.

Ou'ils sont donc aveugles ou indifférens à nos intérêts, ceux qui veulent substituer aux enseignemens de la religion, des maximes toutes politiques &... soutes mondaines! & que ceux-là pareillement sont durs ou insensibles, qui croient pouvoir conduire les hommes par la seule terreur, & qui, en contestant l'influence salutaire des opinions religieuses, attendent bien moins d'elles que de la hache des licteurs & de l'appareil des supplices! Quel est donc ce trifte système ? car, en supposant même que les différens moyens d'affurer la tranquillité publique, fussent égaux dans leurs effets, comment n'aimeroit-on pas mieux la religion, qui prévient les crimes, que la loi, qui les punit? Je n'entends pas d'ailleurs comment, de la même main dont on repousse les idées religieuses, on veut dresser par-tour des échafauds, & multiplier, fans scrupule, ces affreux théatres de sévérité: car si les hommes. entraînés vers le crime, n'étoient que des êtres gouvernés par une aveugle nécessité, hélas! que mériteroient-ils? Et si nous nous déterminions encore à les facrifier pour l'exemple, nous devrions affister à leur supplice, comme à un dévouement semblable à celui d'Iphigénie immolée, en Aulide, au falut de la Grece.

Il est une autre supériorité de la religion, sur les lois: celles ci ne sont jamais armées que pour la vengeance, au lieu que la religion, en nous menaçant, nous entretient aussi de récompenses & de félicités; & je crois, contre l'opinion commune, qu'il est dans la nature de l'homme d'être plus constamment animé par l'espérance, qu'il n'est retenu par la crainte; le premier de ces sentimens compose l'habitude de notre vie, tandis que l'autre est l'esset d'une circonstance extraordinaire, ou d'une situation particuliere; ensin, le courage ou l'aveuglement détournent notre attention des dangers, tandis que les idées de bonheur sont sans cesse devant nos yeux, & se mêlent, pour ainsi dire, à toute notre existence.

Je vois cependant qu'on pourroit me dire : ce n'est pas feulement des lois civiles, ce n'est pas seulement des lois pénales, dont nous voulons parler, quand nous soutenons que de bonnes institutions publiques remplaceroient efficacement l'autorité des opinions religieuses; il faudroit introduire encore des lois d'éducation, propres à modifier, à l'avance, les esprits & les caracteres. Mais on ne nous a point expliqué, & j'ignore également ce que c'est que de telles lois, quand on veut les distinguer des enseignemens généraux dont nous avons connoissance: enseignemens susceptibles, sans doute, de divers degrés de perfection, mais qui, devant nous inftruire, non-seulement des vertus simples & réelles. mais encore de tous les devoirs mixtes & conventionnels, ont nécessairement un caractere vague, & ne sauroient se passer de l'appui que mur prête l'idée

fixe & précise de la religion. On nous cite l'exemple de Sparte, où l'Etat, s'étoit emparé de l'éducation des citoyens, & les avoit préparés, par ce moven, aux mœurs extraordinaires, dont l'histoire nons a fait le tableau : mais le Gouvernement, aid& dans cette entreprise, par toute la puissance de l'atttorité paternelle, ne s'étoir néanmoins proposé que deux grands buts, l'encouragement des qualités militaires . & le maintien de la liberté : il avoit attaché peu d'intérêt à la morale, cette science qui a tant d'applications parmi nous; & il l'avoit rendue moins nécessaire, en veillant, par toutes sortes d'institutions, sur la parfaite égalité des rangs & des fortunes. & en s'opposant à toute espece de communication avec les étrangers. Enfin, ce fut une opinion religieuse qui soumit les Spartiates à l'autorité de leur législateur; & sans leur confiance à l'oracle de Delphes, Lycurgue n'eût jamais été qu'un philosophe célebre.

Nous sommes bien loin aujourd'hui des dispositions & des circonstances qui nous rendroient sufceptibles d'être gouvernés par des lois d'éducation. dont un esprit politique seroit le seul appui: il faudroit, pour en faire l'épreuve, nous diviser en petites affociations: il faudroit, par un secret inconnu. opposer des obstacles invincibles à la destruction des unes & à l'accroissement des autres: il faudroit encore nous garantiir de tous les desirs & de tous les amollissemens, qui sont une suite inévitable de l'augmentation des richesses & de la perfection des arts & des lumieres: enfin, & cette remarque est singuliere, à l'époque où, au milieu de nos progrès de tout genre, l'homme est devenu l'être moral le plus composé; à l'époque où, en raison de cette modification fociale, il a besoin, plus que jamais, d'un principe qui le saissife à la source de ses nombreuses

breuses affections; il faudroit tout-à-coup le ramener à sa simplicité primitive, pour le proportionner, en quelque maniere, à l'étendue simitée d'une éducation purement civile. Ajoutons qu'une femblable éducation ne pouvant s'adapter au peuple, il faudroit, comme à Sparte, le séparer des citoyens & le tenir en servitude : observation qui me conduit à une réflexion importante; c'est que dans un pays où l'esclavage seroit introduit, dans un pavs où la classe nombreuse d'une nation seroit dominée par la crainte toujours présente des plus séveres châtimens, on pourroit se fier davantage au simple ascendant d'une morale politique; car cette morale n'ayant plus à tenir en harmonie, que la partie de la société représentée par les propriétaires, sa tache seroit infiniment circonscrite: mais parmi nous, où heureusement tous les hommes, sans aucune distinction, ne sont soumis qu'au joug de la loi, il faut nécessairement qu'une autorité si étendue soit affermie & secondée par la puissance universelle 'des opinions religieuses.

Je terminerai cette partie de mes observations par une réflexion très-essentielle; c'est, qu'en supposant même à l'autorité souveraine, une action assez générale pour arrêter ou reprimer le mal, les idées religieuses auroient encore ce grand avantage, qu'elles seules commandent les vertus bienfaisantes; & cependant, dans l'état actuel des sociétés, il est devenu impossible de se passer de ces vertus. Il ne suffit plus d'être juste, quand les lois de propriété réduisent à un étroit nécessaire, le plus grand nombre des hommes, & que le moindre accident vient déranger encore leurs soibles ressources: ainsi, je ne crains point de dire que telles sont les inégalités extrêmes établies par ces lois, qu'on doit aujourd'hui considérer l'essprit de bienfaisance &

de charité, comme une partie constitutive de l'ordre social; c'est sui qui, dans tous les lieux & dans tous les temps, adoucit, par ses secours les excès de l'infortune ; c'est lui qui, par une multitude innombrable de ramifications, répand comme un suc de vie sur des êtres abandonnés . & que la misere alloit dessécher. Que si cet esprit n'existoit point; que si cet esprit, véritable intermédiaire entre la rigueur du droit civil & les titres originaires de l'humanité, venoit jamais à s'éteindre, on verroit peut-être tous les liens de subordination se relâcher insensiblement; & l'homme comblé des faveurs de la fortune, ne se présentant jamais au peuple sous la forme d'un bienfaiteur. on sentiroit plus fortement la grande étendue de ses privileges, & l'on s'accoutumeroit à les discuter. Ou'on trouve donc le moyen de tempérer l'empire absolu de la propriété, ou qu'on rende hommage à cette morale religieuse, qui, par l'idée sublime d'un échange entre les biens du ciel & ceux de la terre. oblige les riches à donner ce que la loi ne peut leur demander.

La morale religieuse vient donc sans cesse au secours de la législation civile; elle parle un langage
que les lois ne connoissent point; elle échausse cette
sensibilité qui doit devancer la raison même; elle
agit, & comme la lumière, & comme la chaleur
ntérieure; elle éclaire, elle anime, elle s'insinue
par-tout, & ce qu'on n'observe point assez, c'est
qu'au milieu des sociétés, cette morale est le lien
imperceptible d'une multitude de parties, qui semblent se tenir par leurs propres affinités, & qui se
détacheroient successivement, si la chaîne qui les
unit venoit jamais à se rompre; & nous sentirons
distinctement cette vérité, dans l'examen que nous
allons saire des rapports de l'opinion avec la morale.

( 59 )

Lorsque, par des motifs indépendans des idées religieuses, on imagine pouvoir soumettre les hommes à l'observation de l'ordre public, & leur inspirer l'amour de la vertu, on se propose, sans doute, de mettre en action deux puissans ressorts; le desir de l'estime & de la louange; la crainte du mépris & de la honte. Ainsi, pour suivre mon sujet dans toutes ses branches, je dois nécessairement examiner quel est le degré de force de ces différens mobiles . & quelle est aussi leur véritable application. J'ai déja parlé, dans un autre de mes ouvrages; de l'opinion publique & de son pouvoir falutaire; mais le sujet que je traite en cet instant, m'oblige à la considérer sous un point de vue différent; & c'est en me plaçant en quelque maniere, derriere le théatre du monde, que je pourrai remplir cette tâche.

Je remarque d'abord, que l'opinion publique exerce son autorité dans un espace infiniment circonscrit; car elle est particulièrement appelée juger les hommes, dont le rang, les emplois & les travaux, ont quelque éclat dans le monde : l'opinion publique est une approbation, ou une cenfure exercée au nom de l'intérêt général; ainsi, elle doit uniquement s'appliquer aux actions & aux discours qui touchent à cet intérêt d'une maniere plus ou moins directe. Les mœurs domestiques, & la conduite particuliere de celui qui remplit, dans la société, des fonctions importantes, sont, à la vérité, soumises aux jugemens & à la surveillance de l'opinion; & il ne faut point s'en étonner, puisque dans une pareille circonstance, les principes de l'homme privé paroissent la caution, ou le présage des vertus de l'homme public: mais tous ceux dont les occupations se réduisent à recevoir & à dépenser leurs revenus; tous ceux qui sont entiérement adon-

nes aux distractions du monde, & qui n'ont aucun rapport avec les grands intérêts de la communauté. deviennent indépendans de l'opinion publique, ou du moins ils n'éprouvent sa sévérité qu'aux momens où, par de folles dépenses, & par des prétentions inconsidérées, ils arrêtent les regards sur leurs démarches, & se montrent en specacle. Enfin les hommes, en si grand nombre, qui, par l'obscurité de leur état & la modicité de leur fortune. se trouvent perdus dans la foule, ne peuvent jamais redouter une puissance qui choisit toujours, hors des lignes, ses héros & ses victimes; ainsi le peuple caché sous le chaume, ou épars dans les campagnes, doit être aussi indifférent aux lois de l'opinion publique, que le sont aux rayons du soleil les hordes malheureuses qui travaillent au fond des mines, & qui passent toute leur vie dans ces tenébreux souterrains.

On ne peut donc former aucune forte de comparaison entre l'ascendant particulier de l'opinion publique, & l'influence générale de la morale reli-

gieuse.

L'opinion publique ne récompense que les actions rares; & chez un peuple de héros, au milieu d'hommes parfaits, elle n'auroir rien à donner. La morale religieuse tend continuellement à rendre la vertu commune; mais le succès universel de ses instructions n'ôteroit rien au prix de ses biensaits.

L'opinion publique a besoin, pour décerner des couronnes, que les hommes paroissent, avec éclat, sur le théâtre du monde. La morale religieuse répand ses plus grandes faveurs sur ceux qui méprisent la louange, & qui sont le bien en secret.

L'opinion publique exige presque toujours, que les vertus soient accompagnées des talens & de la science; & c'est ainsi qu'elle devient le germe & le

mobile des grandes choses. La morale religieuse n'impose jamais cette condition; ses récompenses appartiennent aux simples comme aux habiles, aux humble d'esprit, comme aux génies élevés; & c'est en animant également tous les hommes; c'est en excitant ainsi un mouvement universel, qu'elle concourt efficacement au maintien de l'ordre civil.

L'opinion publique ne jugeant les actions que dans leur maturité, ne tient aucun compte des efforts; &, comme on ne découvre ses palmes, qu'au moment où l'on approche du but, il faut, au commencement de la carrière, que chacun tire de ses propres sorces son courage & sa persévérance. La morale religieuse, au contraire, est pour ainsi dire, avec nous dès nos premiers sentimens; elle accueille nos intentions; elle prend à gré notre simple volonté; elle nous soutient dans nos déterminations; elle nous accompagne dans nos tentatives, & comme elle rappelle sans cesse les hommes à ses récompenses, c'est à tous les instans, & dans toutes les positions, que l'on peut éprouver son influence.

L'opinion publique ne distribuant que des biens, dont la principale valeur tient à des comparaisons, des contrastes & des rivalités, elle attire souvent, sur ses favoris, le soussile vénimeux de l'envie, & l'on doute alors quelquesois du prix réel de ses biensaits. La morale religieuse ne mêle aucune amertume à ses récompenses; c'est dans l'obscurité qu'elle fait ses heureux; &, comme elle a des trésors pour tout le monde, la part qu'elle accorde aux uns ne ravit rien aux autres.

L'opinion publique se méprend quelquesois dans ses jugemens, parce qu'au milieu de cette vaste enceinte, où son tribunal est élevé, elle a peine, souvent, à distinguer le véritable mérite & l'éclas

qui le suit, des couleurs fausses de l'hypocrisse. La morale religieuse domine au fond des cœurs, elle y place un surveillant, qui voit les hommes de plus près que par leurs actions, & qu'on ne peut ains,

ni tromper, ni surprendre.

Enfin, le dirai-je, il est des momens où l'opinion publique s'affoiblit, il est des temps même où elle devient lâche, & où, dominée par un esprit servile, elle cherche des torts aux opprimés, & attribue de grandes pensées aux hommes puissans, asin de pouvoir, sans honte, abandonner les uns, & célébrer les autres. Ah! qu'en de pareils instans, on revient avec délices aux lois de la morale, à ces principes indépendans, qui, en vous éclairant sur tout ce qui est digne d'estime ou de mépris, vous donnent en même temps la force de sentir selon votre cœur, & de parler selon votre conscience!

Ainsi, l'opinion publique, dont j'ai vu la puisfance s'accroître, & qui réunit tant de moyens pour exciter les hommes à des actions distinguées, & pour les élever même à de grandes vertus, ne doit jamais cependant être mise en parallele avec l'influence universelle, constante, & toujours égale, de la morale religieuse, & avec les sentimens que cette morale peut inspirer aux hommes de tout age, de tout

état, & de tout genre d'esprit.

Seroit-ce m'écarter de mon sujer, que de faire remarquer ici l'illusion à laquelle on se livreroir, si l'on attendoit un grand service de ces marques de distinction nouvellement imaginées en France, sous le nom de Prix publics de vertu? Ces légeres faveurs de l'opinion ne pouvant jamais être décernées qu'à un petit nombre d'actions éparses, il seroit à craindre, que si on rendoit ces sortes d'institutions générales & continuelles, elles détournassent l'attention des gens du peuple, de la grande récompense,

( 63 )

qui doit etre le mobile & l'encouragement de tout ce qui est honnère & vertueux. Les chasseurs expérimentés, au moment où toute la meute est encore à la poursuite du plus superbe habitant des forêts, ne permettent pas qu'elle se détourne, pour courir après une proie qui sort d'un buisson ou d'une taniere.

Les établissemens sur lesquels je fixe ici l'attention, ont peut-être aussi l'inconvenient d'éveiller un sentiment de surprise à l'aspect des bonnes actions. & d'annoncer ainsi trop distinctement qu'on les croit rares & au-dessus des forces communes de l'humanité; & , si'l'on étendoit trop loin ces institutions, il en naîtroit encore un esprit de parade, toujours prêt à languir au moment où l'applaudissément s'éloigneroit; & ce seroit un grand malheur, si un pareil genre d'esprit prenoit jamais la place de l'honnêteté simple & modeste, qui ne reçoit que d'ellemême ses motifs & sa récompense; la vertu & la vanité font un mauvais alliage; on s'accoutume alors à n'agir que pour être vu, & ces occasions, déjà peu nombreuses, on veut encore les choisir. Il est d'ailleurs une classe d'hommes, si maltraitée par la fortune, que l'on commettroit une grande faute, en l'habituant à lier, sans cesse, des calculs humains à l'amour & à la pratique de ses devoirs ; car elle seroit trop fouvent trompée.

C'est donc, on ne peut trop le répéter, c'est le respect pour la morale, qu'il faut entretenir, en assermissant les principes religieux, qui en sont le plus sûr sondement, tous les autres ressorts extraordinaires n'ont de sorce que dans leur nouveauté; & à l'époque où une société auroit absolument besoin d'y recourir, elle toucheroit peut-être au mo-

ment de sa plus grande dépravation.

Jusqu'a présent je n'ai considéré l'influence de

l'opinion, que dans les développemens généraux a mais les hommes manifestent encore, d'une maniere particuliere, l'idée qu'ils ont conçue les uns des autres; & ce sentiment, qui prend alors le simple nom d'estime, tient à une connoissance déterminée du caractere moral de ceux avec qui l'on a des relations habituelles : l'estime , sous ce rapport , n'a point l'éclat de l'opinion publique ; mais comme chacun peut y prétendre, dans l'étendue du cercle où sa naissance & ses occupations l'ont placé, l'espoir de l'obtenir doit être compté parmi les grands motifs qui nous excitent à l'observation de la morale. Cependant, si l'on supposoit que cette estime sût entiérement separée des idées religieuses, elle ne seroit plus qu'un bien, comme tant d'autres, que chacun évalueroit à son gré; car, rout ce qui vient uniquement des hommes, ne peut jamais avoir qu'un prix relatif à nos connexions avec eux: ainsi, quelquefois l'estime d'une ou de plusieurs personnes dédommageroit de tel sacrifice, & souvent aussi ce sentiment de leur part paroîtroit d'une valeur inférieure à quelque autre objet d'ambition; en un mot, du moment que toutes les préférences & tontes les évaluations devroient être rapportées à un calcul, chacun, insensiblement, auroit son tarif. & la justesse de ce tarif dépendroit du degré de jugement & de prévoyance de chaque individu. Mais. comment imaginer que la perfection de la morale put jamais être assurée, quand elle dépendroit de comparaisons déliées, arbitraires, & dont la base seroit changée, sans cesse, par la variété continuelle des circonstances & des situations de la vie ? Les motifs que présente la religion, sont d'un genre absolument différent; ce n'est point par des paralleles confus; ce n'est point par des calculs d'approximation, qu'elle dirige les hommes; c'est à un intérêt dominant qu'elle

les rappelle; c'est autour d'un fanal, dont les brillantes flammes se voient de toutes parts, qu'elle les rassemble; ensin, les regles qu'elle prescrit, ne sont, ni incertaines, ni vacillantes, & les biens qu'elle promet ne sont pas susceptibles d'équivalent.

Observons encore ici que l'esprit personnel, après avoir comparé la jouissance de l'estime avec des plaisirs d'un genre différent, ne manqueroit pas de supputer les chances qui peuvent donner l'espérance d'en imposer; &, au milieu de ces calculs embrouillés. la passion du moment seroit presque toujours victorieuse. D'ailleurs, on peut se le demander, qu'est-ce que l'estime des autres, pour cette classe nombreuse d'hommes que la misere isole? Et qu'est-ce qu'un Sentiment dont l'effet n'est jamais prochain, pour ceux dont la vue est limitée au jour présent, ou au lendemain, parce qu'ils ne vivent jamais que de refsources instantanées? Tous les biens qui tiennent aux récompenses de l'opinion, font un billet à terme, dont il faut pouvoir attendre l'échéance éloignée; ce n'est qu'avec de la réflexion & de la science, qu'on en connoît la valeur; & l'ignorance de la plus grande partie d'une nation, la rendra toujours inhabile à ces fortes de combinaisons.

Que si des hommes du peuple, je jette un regard sur ceux qui composent les classes de la société les plus relevées, je hasarderai une réslexion d'un genre différent; c'est que le pays où l'on a l'espoir d'obtenir les plus éclatantes marques de distinction, & où l'opinion publique a la puissance d'exciter les héros, les grands administrateurs, les hommes de génie dans tous les genres, n'est pas celui où les devoirs de la vie privée sont le mieux consus & le plus respectés. Les hommes, en se réunissant pour célébrer, avec éclat, les grands talens & les grandes actions, considerent, avec plus d'indissérence, les

mœurs & les habitudes des particuliers : ils fe font une beauté idéale, composée de tout ce qui tient à la célébrité de leur patrie, à l'honneur de leur nation. à la puissance politique du monarque; & en s'accoutumant à tout rapporter à ces intérêts, ils deviennent d'une indulgence extrême for les vertus communes, & quelquefois même ils décident que les rares qualités de l'esprit en dispensent absolument. D'ailleurs si la gloire peut servir de récompense aux travaux les plus affidus, & aux privations les plus pénibles. il s'en faut bien que les sentimens tempérés de l'estime puissent dédommager ceux qui les obtiennent du facrifice de leurs passions; il s'en faut bien que ces sentiment puissent donner la force de rélistez aux feductions multipliées que les espérances de l'ambition. & les chances de la foreune, développent à mos regards.; & cette considération acquiert plus de force au milieu d'un royaume, où , parmi les distinctions. dont la seule faveur est l'origine, il en est qui amisent tant d'hommages, qu'elles ressemblent presque à la gloire elle-même.

Enfin, & ce que je vais dire embrasse, d'une maniere générale, les diverses questions que je viens de traiter: l'estime des hommes, au moment même où ce sentiment semble le plus étranger à la morale religieuse, ne reçoit pas moies d'elle sa principale force & sa premiere vie; c'est une réstexion d'une grande importance, & dont je vais tâcher de dé-

montrer la vérité.

On doit se demander d'abord, quel est le principe originaire de la valeur conventionnelle qu'ont, au milieu de nous, les diverses expressions du sentiment de l'estime: on trouvera, saus doute, que c'est une idée distincte des devoirs de l'homme, une notion du beau moral; aussi générale que bien arrêrée. Or, aucune de ces conditions ne peut être remplie sans les

secouts des opinions religieuses; puisque la liaison de l'intérêt particulier à l'intérêt public, le seul fondement des vertus de notre composition est ainsi que nous l'avons montfé, un fysième imparfait. & susceptible d'une multithde d'exceptions, ou d'interprétations arbitraires. Il faut donc que nos obligations fociales foient fixées d'une maniere authentique, si l'on veut que nos jugemens & les sentimens que nous accordons, soient un indice réel du rapport de la conduite des hommes avec la perfection morale; mais, si cette perfection n'étoit déterminée que par des conventions humaines, si elle étoit dépouillée de la majesté dont les idées religienses la reverifient . l'opinion publique , & les fentimens d'eftime qui font le gage & l'empreinte du beau moral , perdroient inlenliblement de leur prix ; ils rappellerolent alors ces monitores a dont on voudroit valnement conserver la valeur courante dans le confmerce, après en avoir altere fensiblement. ou le poids, on le titre; & en effet, pour suivre encore un moment cette comparaison, comment pourroiton altérer davantage l'effence de la morale. & le respect qui lui est du j'qu'en la séparant des sublimes monifs que la religion présente, pour l'allier uniquement à des confidérations politiques?

Je dois aller au devant d'une objection; l'on dira peut-être que l'influence de l'honneur, dans les armées; femble être une preuve que l'opinion, fans le fecours d'aucun autre mobile, penvavoir une force sufficame pour dirigér les esprits vers le but qu'on se propose. Cette objection ne me paroît point décisive: l'honneur, dans les armées, conferve un grand ascendant, parce qu'au milieu des hommes ainsi raffemblés, il est impossible d'échapput à la honte à la punition qu'entraîne une lâcheté; c'est à la guerre que la puissance de l'autorité, &

celle de l'opinion, réunissent toutes leurs forces parce qu'elles exercent leur empire sur des hommes foumis à une seule action & à un seul esprit , pas cette subordination singuliere, connue sous le nom de discipline. Aussi, lorsque dans les commencemens de la république romaine, l'armée participoit davantage à l'esprit des cités, & n'étoit pas encore assouplie au joug militaire, ce ne fut que par l'autorité du ferment, ot avec le sécours des idées religieuses, que les Généraux vinrent à bout de prévenir l'inconf. tance & la défection de ceux qui, les suivoient à la guerre. Quelle que soit donc aujourd'hui la puissance de l'honneur, dans les armées, quelle que soit son influence dans ces champs de bataille, où les acteurs. les témoins & les juges se touchent; & n'ont à pratiquer, à remarquer, à lauer qu'une seule vertu, on ne fauroit en tirer aveune-induction, applicable aux relations fociales, dont l'érendue est immense, & dont la diversité n'a point de bornes. D'ailleurs, il s'en faut bien que l'honneur militaire soit étranger aux principes généraux de morale, & , par conséquent, aux opinions religieuses, le plus ferme appui de ces mêmes principes; car mus les sentimens, qui tiennent, de quelque maniere, à l'idée d'un beau sacrifice, perdeoient infiniment de leur force, si la base universelle de nos, devojes étoir, jamais ébranlée.

Il faut un modele réel, pour fixer l'admiration des hommes; & Ga. n'est que par un napport, plus ou moins sugitif; avec ce premier audéle, que plusseurs opinions qui semblent, en apparence, de fimple convention, ent acquis de la confistance.

Il est resulté, prependant, de nos contumes guerrieres, une opinien purement sociale, dont l'action est infiniment puissante : c'est celle du point-d'honneur, quand on la considere dans l'acception unique

₹.

& finguliere, où l'on est prêt à sacrifier sa vie . pour se garantir de la plus légere humiliation. Cette opinion, il est vrai, ne dicte des regles qu'entre des égaux. & elle exerce uniquement son empire sur la petite partie d'une nation, qui toute entiere à l'esprit de fociété, s'occupe essentiellement de paralleles & de diffinctions; elle est une antique dépendance de l'honneur militaire : & en réunissant toutes ses forces vers une seule idée, elle est devenue un principe simple, qu'on s'est transmis aveuglément, & qu'on a respecté de même. C'est par l'esset d'une semblable habitude, que les Sauvages mettent leur gloire à mépriser la douleur, & à montrer de la gaicté, au milieu des plus cryels tourmens. Pouvons-nous douter que leur exaltation surnaturelle ne s'affoiblit à l'instant où ils participeroient à nos idées les plus communes? De même, notre point-d'honneur qui, dans son exagération, ressemble à leurs chants de mort, ne résisteroit pas à la métaphysique du raisonnement, si jamais une telle métaphysique devenoit notre seul guide en morale; car, après avoir décomposé les motifs de nos plus importantes obligations, nous analyserions austi le sentiment subtil, qui nous fait comprer pour rien le danger : oui, si le respect pour la religion étoit absolument détruit; si cette opinion simole, qui entraîne tant d'obligations, qui sert de défense à tant de devoirs, n'avoit plus de sontien, l'idée de l'honneur ne tarderoit pas à s'affoiblir; & notre personnalité dégagée insensiblement de tous les liens de l'imagination, prendroit un caractere si rude & si déferminé, que nos impressions habituelles. & nos rapports avec les autres, seroient absolument changés.

Qu'on me permette encore une réflexion: il fera toujours facile de soumettre :les hommes à une opinion dominante, quand eux mêmes, & ceux

qui les gouvernent, réunisont tous leurs efforts Dour atteindre à un tel but; mais, si cette opinion dominante n'est pas, comme la religion, le principe général de notre conduite, si elle ne peut pas nous donner des lois dans les diverses situations de la vie, elle ne fervira le plus souvent, qu'à nous tenir hors d'équilibre, ou son utilité du moins ne sera que parcielle & mornensanée. Cependant si. dans la vue de remédier à un pareil inconvénient on cherchoit à multiplier ses mêmes opinions, elles s'affoibliroient les unes par les autres; car . toutes les fois qu'on veut commander fortement à l'imagination, il faut roujours qu'une seule idée, une seule ausorité, un soul objet d'intérêt captivent l'attention des hommes. La perfection en ce genre, c'est le choix d'un principe unique, mais dont les conféquences aécondent à tout . & tel est le mérite particulier des opinions religieuses. Nous pouvons donc, au nom de la raison, au nom de la politique, au nom de la philosophie.

demander du respect pour elles &, je dois le redire, puissu'il est temps de me résumer, bien loin que l'estime ou le mépris, l'honneur ou la honte, puissent suppléer à l'active influence des idées religieules, ce sont ces mêmes idées qui affermissent Popinion publique, & qui plus ou moins obscurément, dirigent & contiennent ses divers sameaux. On arniveroin bientôt à raisonner subtilement, sur le prix qu'on doit meure aux sentimens d'estime. si l'expression de ces sentimens ne s'unissoit pas dans notre penfée, à quelque chose de plus grand que le jugement des hommes, & si une fainte vénération pour la vertu, n'étoit pas imprimée de bonne heure au-dedans de nous , par une éducation . seligieuse. L'on éprogveroir qu'en voulant rout fonder sur des galculs mondains. ces mêmes calculs (7E)

détruiroient tout, & la morale ayant une fois perdu son grand appui, on essaieroir en vain de la soutenir par l'échafaudage des lois, & par les vains essorté d'une opinion qui n'auroit plus de guide. Le déguisement & la dissimulation, devenus tout-à-coup une science nécessaire, une désensé légitime, lasseroient l'attention de tous les surveillans; & les témoignages d'estime ne paroissant plus qu'un adroit encouragement accordé aux sa-crisices de soi-même, la louange décernée à une conduite généreuse discréditée insensiblement, & par ceux qui la recevroient, finiroit peut-être par devenir un objet secret de dérisson, & comme un simple jeu des uns contre les autres.

Fout est remis, tout est affermi, dans sa place, par les idées religienses; ce sont elles qui, environnant, pour ainsi dire, le système moral en son entier, ressemblent à cette sorce universelle & mystèrieuse de la nature physique, qui contient les mondes dans leurs orbites, qui les assujettit à une marche réguliere, & qui, au milieu de l'ordre général qu'elle entretient, échappe à l'attention des hommes, & paroît à leurs soibles yeux, comme étrangère à son propre ouvrage.



## CHAPITRE III.

Objection tirée de nos dispositions naturelles au bien.

LEs hommes, selon l'opinion de plusieurs perfonnes, ont reçu de la nature un penchant secret vers tout ce qui est juste, bon & honnête; & il résulte de cette heureuse inclination, que la tâche des moralistes se borne à prévenir l'altération de notre constitution originaire; tâche facile, ajoutet-on, & qui peut être remplie sans aucun effort extraordinaire, & sans avoir recours aux opinions

religieuses.

On doit observer d'abord, que l'existence de ce beau moral inné est, depuis long-tems, un sujet de, contestation, comme le sera toujours toute assertion dont on ne fauroit démontrer la vérité, ni par le raisonnement, ni par l'expérience. Nous ne pouvons pas appercevoir distinctement les dispositions naturelles de l'homme, puisqu'à nos yeux, elles ne sont jamais séparées de la perfection, ou de la modifica-, tion, qu'elles doivent à l'éducation & à l'habitude. On cite un ou deux exemples d'enfans adultes trouvés dans des forêts; mais on ignore, & à quel âge précis ils avoient été abandonnés par leurs parens, & quels eussent été leurs penchans si, ramenés dans la société. ils n'y avoient pas été guidés par des instructions, ou contenus par la crainte & la subordination. Il est peu vraisemblable que l'homme tienne, de sa premiere nature, toutes les dispositions qui le portent au bien; il n'est pas même de son orgueil, ou de sa dignité, d'avoir cette pensée, puisque les facultés intelleauelles

les dont il est doué, le pouvoir qu'il a de tendre graduellement à la perfection, lui annoncent qu'il doit remplir sa carriere à l'aide de sa raison, & que bien différent de ces êtres gouvernés par un instinct invariable, il s'éleve autant au dessus d'eux, par la beauté des moyens qui lui ont été consiés, que par la grandeur de la destinée à laquelle il lui est permis

d'aspirer.

· Cette même raison néanmoins, notre guide fidele. seroit insufficante pour nous attacher aux idées d'ordre . de justice & de bienfaisance, si elle n'étoit pas secondée par une nature propre à recevoir l'impress sion de tous les sentimens généreux; mais une pareille réflexion, loin de favoriser aucun système d'indépendance ou d'impiété, reçoit des opinions religieuses sa principale force. Quelle est, en effet, à cet égard, la marche de la pensée ? Nous attribuons d'abord à un Etre universel & suprême, toutes les perfections qui semblent devoir constituer son essence: & conduits par ce principe, nous sommes entraînés à présumer que nous, ses créatures intelligentes & son plus bel ouvrage, nous participons de quelque maniere à l'esprit divin, dont nous sommes émanés: mais, si l'on parvenoit à nous persuader que notre confiance dans l'idée d'un Dieu, est une illusion mensongere, nous n'aurions aucun motif pour croire que les rejetons d'une nature aveugle & sans guide, fussent disposés au bien, plutôt qu'au mal. Il faut donc puiser notre opinion du beau moral inné dans un sentiment intime, & dans une conviction parfaite de l'existence d'une puissance. ordonnatrice, le premier modele de toutes les per-. fections: mais, comme nous tenons également de cette puissance, les facultés qui nous rendent capables d'acquérir des connoissances, de nous instruire. par l'expérience, de porter nos regards dans l'avenir, & d'élever à Dieu nos pensées, nous ne faurions distinguer ces derniers moyens de force & de vertu; de ceux qui appartiennent à notre prémier instinct; & nous n'avons aucun intérêt à le faire.

Ce que nous appercevons le plus clairement, c'est qu'il y a une correspondance & une harmonie entre routes les parties de notre nature morale; & qu'ainsi l'on ne peut ni dénier l'existence de nos penchans naaurels vers le bien, ni considérer ces penchaus comme une disposition qui n'a besoin d'aucun sentiment religieux pour acquérir de la force . & devenir un conducteur éclairé dans la pénible route de la vie. La production des fruits salutaires exige, avant toutes choses, un sol favorable & propre à la culture : mais cet avantage ne serviroit à rien, sans la semence, sans le travail du laboureur, & sans la féconde chaleur du foleil : l'auteur de la nature a voulu gu'un; grand nombre de causes concourussent à la renaissance perpétuelle des richesses de la terre; & les mêmes intentions, le même plan, semblent avoirdéterminé le principe & le développement de tous les dons de l'esprit & de la pensée : c'est ainsi que, pour attacher des êtres intelligens à l'amour de la vertu, & au respect pour l'ordre moral, il faut, non seulement une heureuse disposition naturelle mais encore une éducation sage, de bonnes lois, & par-dessus tout, une relation continuelle avec l'Etre suprême, de laquelle seu'e peuvent naître tous les sentimens soutenus & routes les ardentes pensées: mais les hommes ambitieux de soumettre une grande: diversité de rapports à leur foible compréhension. voudroient les enchaîner à un petit nombre de causes. Nous découvrons, à chaque instant, la vérité de cette observation; & c'est par un semblable mouif, que tantôt on veut tout attribuer à l'éducation, & tantôt on prétend que nos dispositions naturelles sont l'unique,

5757

Source de nos actions & de nos volontés, de nos fautes & de nos vertus. Peut être, en effet, n'y a-t il dans, l'univers, qu'un feul moyen, qu'une feule ressource, qu'une feule idée mere, la tige de toutes les autres mais, comme c'est à l'origine de cette idée, & non dans ses développemens innombrables, que son unité peut être apperçue, le premier ordonnateur de la nature doit seul en avoir le secret; & nous, qui ne voyons, de l'immense architecture du monde, qu'un petit nombre de roues, nous devenons presque ridicules, lorsque nous faisons choix, tantôt de l'une, & tantôt de l'autre, pour y rapporter exclusivement la cause du mouvement & des propriétés de la plus simple des parties du monde moral ou physique.



## CHAPITRE IV.

Objection tirée de la bonne conduite de plusieurs hommes irreligieux.

ON trouvera peut être, après avoir lu le chapitre précédent, que j'ai pris peu d'espace pour traiter une question sur laquelle on a beaucoup écrit: mais si l'on jugeoit cependant, que je me susse approché de l'exacte raison, je n'aurois pas besoin d'autre excuse. La recherche de la vérité ressemble à ces cercles que l'on trace quelquesois les uns autour des autres; le plus éloigné du point central a nécessairement le plus d'étendue.

Je vais donc tâcher d'examiner encore, d'une maniere abrégée, l'objection qui doit faire le sujer de ce chapitre.

La société, dit on, est aujourd'hui remplie de personnes qui, pour me servir de l'expression du temps, soit absolument dégagées de sonte espece de préjugés, qui ne croient pas même à l'existence d'un Etre suprême; & cependant, leur conduite parost aussi réguliere que celle des hommes les plus

zeligieux.

Avant de répondre à cette objection, je dois faire une observation importante. Les détracteurs de l'esprit religieux confondent habituellement, dans leurs discours, la dévotion & la piété; ils attribuent, de plus, à la dévotion, un sens exagéré, que sa définition naturelle ne comporteroit pas; & ils tirent de ces mal-entendus un grand avantage. La piété, simple dans ses sentimens & dans son extérieur, échappe communément aux regards distraits des hommes du monde, & la plupart de ceux qui en parlent, auroient peine à la bien dépeindre : la dévotion au contraire, telle qu'on est dans l'usage de se la repréfenter, semble attacher du prix aux apparences; elle se montre en dehors, elle fait parade de l'austésité de les principes; & souvent aigrie par les sacrifices ou les assujettissement dont elle s'est imposé la loi, elle contracte un esprit de sécheresse & de dureré, qui l'éloigne des sentimens doux, aimables & indulgens: enfin, la dévotion est quelquesois mêlée d'hypocrifie, & alors elle n'est qu'un indigne assemblage des vices les plus méprifables. Il est aifé de juger, par ces deux tableaux, qu'une piété sage, raisonnable & sensible, forme le véritable caractère de l'esprit religieux, confidéré dans sa purqué. C'est donc avec la morale, inspirée par un semblable esprit, qu'il faut comparer celle des hommes, guidés uniquement par les principes qu'ils se sont faits à cuxmêmes; & je crois que l'une de ces deux morales' est bien supérieure à l'autre : mais on court le risquede se tromper dans ses observations, quand on ne les étend pas au-delà de corre étroire enceinte ... connue

parmi nous sous le nom de société. Les hommes dans les rapports circonscrits qui naissent d'une communication d'oissveté & d'amusement n'exigent les uns des autres, que les qualités applicables à ces sortes de relations; leur code de lois est infiniment abrégé, la sûreté dans le commerce de la vie, la constance en amitié, ou la suite du moins dans les procédés, une sorte d'élévation dans les discours & dans les manieres, & une probité enfin dessinée à grands traits, voilà tout ce qu'il faut, pour se montrer bien au milieu du mouvement habituel qui nous rassemble : on y forme quelquefois une confédération propre à servir de soutien aux grandes vertus; mais ce qu'on y veut avant tout, c'est un pacte d'indulgence, en faveur des vices qui ne troublent point l'ordre & la paix des plaisirs, & qui ne rendent malheureux que des parens, des maris, des créanciers, des vassaux & des gens du peuple. Il y a loin, surement, d'une semblable tolérance, à cette masse d'obligations que la morale indique, obligations dont i'ai fait un tableau raccourci , lorsque je les ai mises en parallele avec celles qui sont imposées par les lois civiles. Ce n'est donc qu'après s'être retracé le système entier de nos devoirs, ce n'est qu'après l'avoir comparé aux conventions adoucies de la société du grand monde, qu'on est en état de juger si la conduite des personnes dégagées de toute espece de liens religieux, doit être donnée en exemple, & si leur morale peut suffire à toutes les circonstances de la vie.

Mais en remeitant, pour un moment, cette supposition, on n'auroit pas le droit d'en tirer aucune induction contraire aux vérités que j'ai tâché d'établir; car tous ceux qui s'affranchissent, à un certain âge, du joug des opinions religieuses, n'ont pas moins été préparés par elles au respect de la vertu-Les principes inculqués dans la première jeunesse,

ont une grande influence sur le coeur de l'homme à long-temps encore après que son esprit a rejeté les raisonnemens qui servoient de base à ces mêmes prins cipes : l'ame, formée de bonne heure à l'amour de l'ordre, & soutenue dans cette disposition par la force de l'habitude, ne se dénature jamais entiérement. Ainsi, quelles que soient les opinions adoptées dans l'âge où le jugement est formé, c'est lentement & par degrés, que ces opinions agissent sur le caractere, & dirigent l'homme dans ses actions. D'ailleurs, tant que les idées religienses entretiennent. parmi le plus grand nombre des hommes, un sentiment profond du beau moral; ceux qui rejettent ces idées, savent néanmoins que l'honnêteté conduit à l'estime & aux divers biens qui en dépendent. Ainsi, un athée vertueux nous rappelle simplement que la morale est en honneur autour de lui; & ce n'est pas l'inutilité, mais au contraire l'influence indirecte des opinions religieuses, que sa conduite me démontre : je crois voir, dans un beau mécanisme, une piece détachée de ses liens, & qui se maintient à sa place, par la force encore subsistante de l'équilibre général.

Eh quoi! auriez vous besoin de la religion, pour être un honnête homme? Voilà l'interrogation avec laquelle on espere embarrasser les personnes qui veu-lent conserver à la morale ses divers appuis; & la peur qu'elles ont de ne pas donner une idée honorable de leurs sentimens, les engage à répondre avec célérité, que sûrement elles n'auroient pas besoin du frein de la religion, & qu'elles seroient toujours sus-sistement bien conduites par leur propre cœur. Cette réponse est très-respectable, sans doute: mais pour moi, je l'avoue, je dirois simplement qu'il y a tant de charmes dans la vertu, quand on l'a long-temps pratiquée, qu'un homme véritablement sensible continueroit à être honnête, lors même que.

toutes les idées religieuses s'anéantiroient devant lui d mais qu'il est incertain si, avec une éducation politique, ses principes eussent été les mêmes: & j'ajouterois encore que personne peut être ne seroit en état d'assurer, qu'il auroit assez de force pour résister à une révolution d'idées pareille à celle qu'on vient de supposer, s'il tomboit en même temps dans un état de misere & d'abjection, qui le révoltat contre les. jouissances & les triomphes des autres. C'est toujours dans une semblable situation qu'il faut se transporter. pour bien juger de certaines questions; car tous ceux. qui jouissent des faveurs de la fortune ont, par un effet de cette heureuse condition, un moindre nombre d'objets d'envie, & de sujets de tentation; & zu milieu des divers biens dont ils sont doucement environnés, ce n'est que des principes des autres dont ils connoissent le besoin.

Quant aux écrivains philosophes, si c'étoit parmi eux qu'on dût chercher les principaux chefs des opi-, nions nouvelles, & si en même temps leur conduite morale étoit citée en exemple, on auroit à faire observer que la vie retirée, l'amour de l'étude & l'habitude constante de la réflexion, doivent répandre une sorte de calme dans leurs septimens; livrés d'ailleurs aux abstractions, ou préoccupés d'idées générales, ils ne connoissent pas toutes les passions, & ils sont rarement mêlés personnellement à ces intérêts. ardens, qui remuent la société. On ne sauroit donc déterminer avec certitude, qu'elle eût été la mesure de leur force résistante, si, sans autres armes défensives que leurs principes, & sans autre guide que leur convenance, ils eussent eu à combattre contre les seductions de fortune & d'ambition, qui se présentent à chaque pas dans la carriere du monde. Ils ont aussi, comme tous les inventeurs & les propagateurs d'un nouveau système, le sentiment de vanité, qui engage

à multiplier le nombre de ses disciples : & comment : en effet, auroient-ils pu se flatter d'aucun succès, si en attaquant les opinions les plus respectées, ils n'avoient pas essayé de prouver que leur doctrine n'étoit point en opposition avec la morale? Il faut bien d'ailleurs, qu'après avoir miné sourdement les sondemens de notre demeure, ils en foutiennent quel-ques momens l'édifice; ne fût-ce que pendant l'espace de temps où ils ont avec nous une habitation. commune, ne fût-ce que pendant l'espace de temps où ils ont avec nous une habitation commune, ne fût-ce que pendant l'intervalle où l'on peut encore juger, en leur présence, de l'utilité de leurs instructions. Enfin, le plus souvent peut-être, dupes de leur propre cœur, ils ont été portés à croire que, parce du'ils étoient à la fois irréligieux par système . & honnêtes par caractere & par habitude, la religion & la vertu n'avoient point d'union nécessaire; & s'il est vrai que dans les grands intérêts de la vie, le plus léger doute a de l'influence fur nos actions, ne seroit-il pas possible qu'au moment où l'on chercheroit à ébranler les opinions religieuses, & dans le temps même où l'on se permettroit de les ridiculiser dans ses discours, on ne cherchât cependant à conserver un lien fecret avec elles, par l'exactitude de sa conduite? c'est ainsi que, dans les disputes des princes. ou dans les querelles des ministres, les membres d'une même famille ont quelquefois l'art de se diviser, afind'avoir, à tout événement, un des leurs dans chaque parti.

Ces diverses réflexions doivent nécessairement êtreprises en considération, avant de se rendre aux inductions que l'on voudroit tirer de la régularité des mœurs de plusieurs hommes irréligieux: mais, pourdiscréditer entiérement cette espece d'argument, il sussifie d'observer qu'on ne peut en faire aucune appli-

cation

cation à la classe la plus nombreuse des hommes: les athées honnêtes gens n'ont jamais existé parmi le peuple, la religion compose toute sa science en morale; & s'il venoit à perdre ce guide, sa conduite seroit absolument dépendante du hasard & des circonstances.

Il est encore essentiel d'observer que, seson les motifs auxquels on peut attribuer le relachement des principes de morale, il regne une grande différence entre les divers caractères qui accompagnent les actions vicienses: l'homme dépravé, quoique religieux, fait le mal par accident, par soiblesse, ce se soil l'emportement successif de ses passions; mais l'athée méchant n'a point de temps marqué, ni d'époques particulières: ce ne sont pas les occasions qui l'entraînent; c'est lui qui les cherche, ou qui les attend avec impatience; il ne cede point par un esprit d'imitation, mais il prend plaisir à servir d'exemple; il n'est pas un fruit corrompu, il est l'arbre même du mal.

On fait encore une objection, mais d'un genreabsolument différent : on releve le contraste apperçu fréquemment entre la conduite & les sentimens religieux de la plupart des hommes; opposition d'où l'on voudroit conclure que ces sentimens ne sont point une sauve-garde certaine : & l'on ajoute à l'appui de la même considération, qu'en examinant la croyance de tous ceux dont la vie licencieuse se termine par des peines capitales, ou infamantes; on voit que le plus grand nombre est composé de gens aveuglément soumis aux opinions religieuses.

carts de nos passions; mais il suffit que ce soit la plus efficace de toutes. Il y a eu, & il y aura

rins des hommes vicieux & corrompus au mi-

lieu des lociétés où les idées religieuses ont le plus dempire; car elles n'agissent point sur nous comme d'empire; car elles n'agissent point sur nous comme une force mécanique, par des poids, des leviers des ressorts, dont on peut calculer exactement la puissance; elles ne sont pas non plus une modification absolue de notre, nature; mais elles nous éclairent, elles nous guident, elles nous animent selon nos dispositions; nos penchans, notre carac-tere & notre sensibilité, & selon la mésure de nos propres efforts dans les divers combats que nous avons à soutenir; ce séroit donc une mauvaise foi évidente, que d'attaquer la religion, en faisant le tableau des vices & des crimes dont elle n'a pu garantir la société, au lieu de fixer notre attention fur tous les désordres qu'elle arrête ou qu'elle prévient.

On auroit tort également, de nous présenter l'affoiblissement général de l'esprit religieux comme une preuve que cet esprit a, de nos jours, très-peu d'influence sur la morale; il faudroit plutôt remarquer combien ne doit pas être efficace une puissance qui , dans la dégradation même de ses forces, est encore suffisante pour concourir au maintien de l'ordre public; on feroit autorisé à dire: Que ne vaut pas le tout, fi l'on reçoit tant d'avantage d'une

simple partie?

Enfin, la consequence que l'on voudroit tirer des opinions, & de la croyance des scélérats abattus par le glaive de la justice, est encore un véritable abus du raisonnement les hommes qui ont une religion formant la majeure partie de la population : d'un pays, l'on doit y rencontrer nécessairement le plus grand nombre de malfaiteurs ; de la même maniere que l'on est sur de trouver, dans cette classe, le plus grand nombre d'hommes de tel age, de relle stature, ou de telle conseur : mais, si l'on

A(. \$3v.)

censurer l'éducation religieuse, on pourroits, avec autant de morifs, contester la falubrité du fait maternel, en alléguant que la plupart des malades & des mourans ont reçu certe nourriture. Il ne faut jamais confondre une circonstance commune, un même une condition universelle, avec une cause genérale; ce sont deux idées absolument distinctes.

Il est d'autres objections qui meritent egalement d'être approfondies; mais elles se trouveront placées, avec plus d'ordre, après le chapitre ou je vais examiner l'influence des opinions religiouses sur notre bonheur. Lon a vu, se lon appercevita davantage encora, dans la suite de cet ouvrage que je ne cherche point à échapper aux difficultés car, avant d'avoir résolu de désendre, selon mes soux hommes, j'en ai étudié soigneusement les mayens; sux hommes, j'en ai étudié soigneusement les mayens; sux hommes, j'en ai étudié soigneusement les mayens; suc'est après m'être affermi contre les systèmes pepolés à mes sentimens, que je redoute moins de développer les motifs qui leur serveus d'appris

les planner on les consults physiques sur muis a ser long, incorrent es en les groups of ces nours sur les fountiers et de ces nours et de ces nou

Influence des idées reiligieuses sur le bonheur 150

UAND on a montre l'érroise liailon de la mos rale avec les opinions réligientes, on a déja fair connoître un des principaux rapports de ces mêmes opinions avec la félicité publique, prusque le repos opinions avec la félicité publique, prusque le repos opinions avec la félicité publique, prusque le repos essentient des lociétés dépendent essentielle ment du maintien de l'ordre civil & de l'observation exacte des lois de la justice. Mais la

((884))

plus grande partie du bonheur dont s'hommes sont susceptibles, n'a point été mise en communaure : ainli, la religion ne seroit bienfaisante envers eux qu'imparfaitement si elle étoit étrangere à leurs sentimens intimes, & si elle ne leur étoit d'aucun service, dans ce combat lecret d'affections de tout genre, qui agitent leur ame, & qui préoccupent leurs penfées. Il s'en faut bien qu'on puille faire ce reproche aux opi-nions religieules : & ce qu'i les éleve véritablement audellus de toute elpece de doctrine & de législation c'est qu'elles influent également sur l'homme & sur la société, sur la sélicité publique & sur le bonheur des particuliers. Nous devois exammer cette vérité, mais pour le faire avec, une peu de philosophie, il Tant nécessairement considérer de près notre nature morale, & remonter pour un moment aux premieres causes des jouissances ou des anxières de noire elbhis L'Holling, des les premiers pas qu'il fait dans le monde, & auffi-fot que les facultés intellectuelles le développent, porte les régards en avant . & vil dans l'avenir ; il n'appattient au présent, que par les plaitirs ou les douleurs physiques; mais dans les longs intervalles qui existent entre la suspension & le renouvellement de ces sortes de sensations, c'est par la prévoyance & par la mémoire qu'il est heureux ou malheureux; & les souvenirs même ne l'intéressent, qu'en raison des rapports qu'il appeis Airence de l'avenir fill contes nos affections morales échappe le plus louvent austre accentom, & , pour cher quefques que exemples de l'certe velle sionous efoyons Werre heureux que par le prefent, loffque nous recevons des eloges informue abus obtenons des marques de considération, lorsque sous appres

7 8335

nons la nonvelle de quelque augmentation sibile dans notre fortune, & lerqu'en prenant part à la conversation, ou en nous occupant dans notre dabinet , nous fommies contens du jeu de notre imagination & des découvertes de motre esprit. Toutes ces jouissances & beaucoup d'autres semblables nous les appellons le bonheur préfent ; cependant il n'en est aucune qui nerdoive sa valeur scriaries lité à la feule idée de l'avenir. En effet , les égards ; les respects, la louange, les triomphes de l'amourpropre, les avant-coureurs de la gloire de la gloire elle inême y font des biens que l'éducation & l'habitude nous one rendus précient, en nous montrant toujours par-dela que que que sante avantage ; dont ces premiers biens h'étoient que le gymbole i Souvern encore le dessier obiet, de una recimplicieix mest lui-même qu'une jouissance d'opinion, & l'image and selection and confidence of the selection of the sele on voitele rague fur le vaghe yennamen mitelimaelination, partout on dollales biens à venir ; coule pur imafédiat de notre pensée q en le modificien du prix due Hous metièm appudierles fatisfactions dont notre Bohneur prefent le viempole. Ainfig foit indirectement , Stopfelque à nous infor, son d'une maniere lenible a nos propres year a touteff entoins tain, tour est en perspective dans notre existence morale & & ellipar vette rallon due proujours abutes y nous fle fortimes prefque jaman parfairement de mome pés. Aftereir par une longae habitude ; c'éluen xuaire que nons foudfions léparen des biens l'opinions d'atq मीठिमितित्व विविधितावकः विभिन्नाकार्याकार्याकार्याका notis शिक्षां अप्रतास का का कार्य संस्थित है है कि अप्रतास कि अप्रतास के अप्रतास के अप्रतास के अप्रतास के अप्र Il ell peu de parties du fyllenn moral qui nel buillent succorder aves withe maniere d'expliquer la principale cause de nos ptattirs & de nos peines. Je fait bien loin, rependant de vouloir faire dé7(85:).

paule au même principe, les sentimens qui misfant les hommes par le charme de l'amitié, & qui influent d'une maniere foeffentielle fur leur bonheur. Tout est reel dans ghs effections - puisqu'elles sont une simple affociation de nous aux augres y & des autres la nous, & que, fous ce rapport, on peut les considérer comme une forte de prolongation de noire propre existence: mais ice parrage sprime & des biens & des mans de la vie, n'en dénature point l'essence. L'amirié double nos jouissances of nos confolations ; & c'est par l'étroite confédération de deux ames , qui fymparifent enfemble, qu'on s'afficient concre tous des événemens ; mais c'eft toujours avec les mêmes puffions qu'il faut combat, tre rusiofi. y. Idit que inous restions dolés, foit que mous vivious dans autrub, l'avenir conferve sur nous Agricumption of the most diordial as settleman. e algromderwset caroor attabasque e fleicelle arialism que l'objet de mos vecusifoir soujours à squelque, dif tance; la notre perifée jelle femblable zu course de coffe ; di nos jouissances, présences por une diaison fecreté avec res biens d'opinion , dont le dernier. ment le niche ; svijgir and anu anu sacan sila suma est avenir dans le sort de l'homme; avec quel intér set avec quel amount avec quel refreche de womernous pas considérer pe beau astifique d'espésance, dont les opinions seligiques dentide majelment fondement I Quel encouragement alles nous présentant. Quel but à la fin de tous les autres 1 Quelle grande de précieus idée , par son sapport avec le sentiment le plus général 30 le plus incipre le deliprolonger fon existence ! Co que l'homme redoute le plus, c'est l'image d'un ansantissement. étornel; la dostruction absolue de touses les facultés gal compolest for stres all pour bis lessoniement

de l'univers entier ; & il a besoin de chercher un ro

fuge contre cette accablante pensée.

Sans doute, c'est selon la nature, c'est selon le degré de force des opinions veligieules, que l'homme faisir avec plus ou moins de confiance les espérances qu'elles donnent, & les récompenses qu'elles promettent; mais l'obscurité, le doute, l'incertitude ont une action puissante, toutes les fois que le souverain bonheur en est l'objet ; car , dans les affaires même de la vie, la grandeur du prix, offert à notre ambition, excité encore plus notre ardeur que la probabilité du succès. Mais, où se prendre. où attacher la plus légere espérance, si l'idée même d'un Dieu, ce premier appui des opinions religieufes, étoir jamais détruité ? si, des l'enfance de l'homme, on ne présentoit à sa réflexion, que des considérations mondaines, aussi passageres que lui; & si, en le rabaissant de bonne heure à ses propres yeux, on s'appliquoit à étouffer le sentiment intérieur, qui l'avertit de la spiritualité de son ame? Découragé de cette maniere, par les premiers principes de son éducation, ralenti dans rous les mouvemens qui portent en avant sa pense, ses regards se tourneroient souvent en arrière; le passe Ini rappellant une perte irréparable, captiveroit trop son attention; & son esprit; au milieu des temps ne seroit plus dans l'équilibre nécessaire, pour jouir du moment présent; enfin, ce moment, qui n'est; en réalité, qu'une fraction imperceptible, ne paroftroit presque rien à nos yeux', s'il n'étoit pas uni dans notre pense, au nombre inconnu des jours & des années qui sont devant nous; C'est donc parce qu'il n'y a rien de limité dans les idées de bonheur & de durée, dont les opinions religions nous pénetrent, que notre imagination n'est jamaje forcée de se replier sur elle-même . & qu'elle & pard-d'une maniere insensible dans l'immensité de

l'avenir. Qu'en suivant le cours d'un fleuve, un vaste horizon se présente à notre vue, nous n'arrêtons point nos regards fur les bords fablonneux des rives que pous côtoyons : mais si, changeant de site. ou à la chûte du jour, cet horizon se resserre. notre attention commence à se fixer sur les plages arides qui sont près de nous, & c'est alors seulement que nous remarquons toute leur fécheresse & leur stérilité. Il en est de même de la carrière de la vie. Que les grandes idées de l'infini élevent nos pensées & nos espèrances, nous sommes moins affectés des peines & des ennuis qui sont semés sur notre passage; mais si , en changeant de principes, une ténébreuse philosophie venoit obscurcir notre perspective, notre attention se rameneroit toute entiere sur les objets qui nous environnent, & nous. découvririons alors trop distinctement le vuide & l'ilhusion des satisfactions, dont notre nature morale est. fusceptible.

Reconnoissons donc tout ce que nous devons de honheur à ces opinions religieuses & sensibles, qui, en nous attirant sans cesse vers l'avenir, semblent vouloir sauver de l'instant présent, la partie la plus pure de nous-mêmes; elles sont, sans que nous l'appercevions, l'enchantement du monde moral; & , s'il étoit possible que , par de froids raisonne-. mens, on parvînt à les détruire, une triste mélançolie s'allieroit à la plupart de nos pensées. & il sembleroit qu'un linceul funebre auroit pris la place de ce voile tranparent, à travers lequel s'embellit à nos yeux le spectacle de la vie. Sans doute, il y auroit encore quelque charme dans ces jours de la jeunesse, où les plaisirs des sens se pressent daganrage, & remplissent, à eux seuls, un si grand espace:

espace: mais, quand les passions sont tempérées par l'âge ou par l'habitude; quand les forces sont abattues par la vieillesse, ou attaquées à l'avance par les maladies; ensin, lorsque le temps est arrivé, où les hommes sont contraints de chercher, dans les sensations morales, le principal aliment de leur bonheur; que deviendroient-ils, si l'on dissipoit d'autour d'eux, ces opinions & ces espérances qui, tantôt les encouragent & tantôt les consolent, & si l'on affoiblissoit ainsi cette imagination active, qui vivisie tous les objets auxquels la prévoyance peut

atteindre ? Ou'on réfléchise donc avec attention sur les diverses consequences, qui seroient la suite funeste de l'anéantissement des opinions religieuses : ce n'est pas une seule idée, une seule perspective, que les hommes perdroient; ce seroit encore l'intérêt & le charme de tous les desirs & de toutes les ambitions. Il n'y a rien d'indifférent, lorsque nos actions & nos desseins peuvent s'allier, de quelque maniere, à un devoir; il n'y a rien d'indifférent, lorsque l'exercice & la perfection de nos facultés paroissent le commencement d'une existence, dont le dernier terme nous est inconnu: mais, quand ce terme s'offriroit de toutes parts à notre vue; quand nous y toucherions à tout moment; quelle force d'illusion pourroit suffire, pour se désendre d'un trifte découragement? Etroitement circonscrits dans l'espace de la vie, sa limite seroit tellement présente à notre osprit, qu'à chaque entreprise, à chaque pensée, à chaque sentiment peut être, nous ferions tentés d'examiner qu'est ce qui peut valoir !! de notre part une recherche assidue; qu'est-ce qui! peut mériter la peine que nous nous en occupions à avec obstination. Oui, la gloire elle-même, que l l'en nomme immortelle, ne nous entraîneroit plus

de la même maniere, si nous avions la conviction intime qu'elle ne peut germer, s'élever, subsisser, que dans des espaces & des temps à jamais étrangers à notre imagination même. Il faut, pour ainsi dire, que le vague de l'avenir soit encore de notre patrie, afin que nous puissions ressentir cet amour inquier d'une longue célébrité, & ce mouvement ardent vers les grandes choses qui en est l'effet salutaire.

On se trompe donc, je le pense, lorsqu'on accuse les opinions religieuses de nous dégoûter nécessairement des affaires & des plaisirs du monde: ce sont, au contraire, les opinions: ce sont les idées d'infini, qu'elles présentent à notre esprit, qui servent à soutenir l'enchaînement ingénieux d'espérances & de devoirs, dont notre bonheur moral, sur la terre, est attiste-

ment composé.

Les opinions religieuses sont parfaitement assorties à notre nature, & elles se lient également à nos foiblesses à nos perfections, elles viennent nous secourir, & dans nos peines réelles, & dans celles que l'abus de notre prévoyance nous suscite. Mais il est temps de le dire, c'est sur-tout avec : ce que nous avons de grand & d'élevé qu'elles sympatisent: oui, si les hommes sont animés par de hautes pensées; s'ils respectent cette intelligence dont ils sont ornés; s'ils prennent intérêt à la diguité de leur nature, ils iront, avec transport, audevant de l'idée religieuse qui ennoblit leurs facultés. qui entretient le courage de leur esprit, & qui les unit, par le sentiment, à celui dont la puissance étonne leur entendement. C'est alors que, se confidérant comme une émanation de l'Etre infini, le premier commencement de toutes choses, ils ne se laisseront point entraîner par une philosophie, dont les triftes leçons tendent à nous persuader que la raison, l'esprit, la liberté, toute cette essence spirituelle. de nous-mêmes, est le simple résultat d'une combinaison fortuite, & d'une harmonie sans intelligence.

On n'a peut-être jamais observé, d'une maniere assez particuliere, tous les genres de bonheur qu'i seroient détruits, ou du moins sensiblement assoiblis, si l'on parvenoit à propager cette décourageante doctrine.

Que deviendroit d'abord le plus beau, le plus noble d'entre tous les sentimens des hommes, celui de l'admiration, si le spectacle de l'univers, loin de nous ramener à l'idée d'un Etre suprême, ne nous retraçoit qu'une vaste existence, mais fans dessein, sans cause & sans destination, & si l'étonnément de notre esprit n'étoit lui-même qu'un des accidens spontanés d'une aveugle matiere?

Que deviendroit le plaisir que nous trouvons dans le développement, l'exercice & le progrès de nos facultés, si cette intelligence, dont nous aimons à nous glorisser, n'étoit qu'un jet du hasard; si chacune de nos idées n'étoit qu'une simple obéissance aux lois éternelles du mouvement; si notre liberté n'étoit qu'une siction, & si nous n'avions, pour ainsi dire, aucune possession de nous mêmes?

Que deviendroit encore cet actif sentiment de curiosné, dont le charme nous excite à observer sans cesse les prodiges dont nous sommes environnés, & qui nous inspire en même temps le desir de pénétrer de quelque maniere dans le mystere de notre-existence & dans le secret de notre origine? Certes, il nous importeroit peu d'étudier la marche de la nature, si cette science ne devoit nous apprendre que les détails affligeans de notre mécanique esclavage: un prisonnier peutil se plaire à dessiner la forme de ses sers, ou à compter les anneaux de ses chaînes?

Mais que le monde est beau, quand il se pré-

fente à nous comme le réfultat d'une seule & grande pensée, & quand nous trouvons par-tout l'empreinte d'une intelligence étérnelle! Et qu'il est doux alors de vivre d'étonnement & d'admiration!

Mais que les dons de l'esprit sont un sujet de gloire, quand l'homme peut les considérer comme une participation à une nature sublime, dont Dieu seul est le parfait modele! Et qu'il est doux alors de céder à l'ambition, de s'élever encore davantage, en exerçant sa pensée, & en persections nant toutes ses facultés!

Enfin, que l'observation de la nature a de charmes, lorsqu'à chaque découverte nouvelle, l'on croit faire un pas de plus vers la connoissance de cette haute sagesse qui a réglé l'univers, & qui en maintient l'harmonie! C'est alors, & alors seulement, que l'étude est d'un intérêt véritable, & que le proprès des lumieres devient un accroissement de bonheur. Oui, sous l'empire du matérialisme, tout est languissant dans notre curiofité, tout est instinct dans notre admiration, tout est fictif dans le sentiment que nous avons de nous-mêmes: mais, avec l'idée d'un Dieu, tout est vivant, tout est raisonné, tout est véritable; enfin, cette idée heureuse & feconde paroît aussi nécessaire à la nature morale de l'homme, que le feu l'est aux plantes & à toutes les végétations de la terre.

On trouvera peut-être, qu'en examinant l'influence des idées religienses fur le bonheur, j'ai arrêté l'attention sur plusieurs considérations, qui ne sont pas d'une égale importance pour tous les hommes; il en est quelques-unes, en esset, plus particuliérement adaptées à cette partie de la société, dont l'esprit est persectionné par l'éducation: mais il s'en faut bien que je veuille distraire un moment mes regards de la classe nombreuse des habitans de la

terre, dont le bonheur & le malheur tiennent a des idées simples & proportionnées à l'étendue bor-

née de ses intérêts & de ses pensées.

Les hommes qui semblent avoir un besoin plus instant & plus continuel de l'assistance des idées religieuses, ce sont cenx que l'infortune de leurs parens laisse au milieu de nous, dépourvus de toute espece de propriétés, & privés encore des ressources qui dépendent de l'instruction. Cette classe d'hommes, condamnée à des travaux groffiers, est comme resserrée dans les fentiers d'une vie pénible & monotone , où chaque jour ressemble à la veille, où nulle attente confuse, où nulle illusion flatteuse ne peut les dis traire : ils favent qu'il y a un mur de separation entre eux & la fortune; & s'ils portent leurs regards dans l'avenir, ils ne découvrent que l'état miférable où les réduira quelque infirmité; ils n'apperçoivent que la déplorable situation où ils seront exposés par le cruel abandon qui accompagnera leur viellelle. Avec quel transport, dans cette position, ne doivent-ils pas faisir la douce espérance que les opinions religieuses leur présentent! Avec quelle satisfaction ne doiventils pas apprendre, qu'après ce paffagé de la vie, où rant de disproportions les accablent, il y aura un temps de rapprochement & d'égalité! Qu'ils seroient à plaindre, s'ils devoient renoncer à un fentiment qui se transforme encore, pour eux, dans une idée générale, la seule qu'ils puissent concevoir avec facilité & appliquer avec convenance, la seule enfin ; dont ils font usage dans tous les événemens & dans toutes les circonstances! Dieu le veut, se disent-ils à eux-mêmes, & cette premiere pensée entretient leur résignation: Dieu vous récompensera, Dieu vous le rendra, disent-ils aux autres, quand ils en recoivent des bienfaits; & ces paroles leur rappellent que le Dieu des riches & des puissans est aussi le leur , &

que loin d'êrre indifférent à leur fort, il daigne se charger de leur reconnoissance. Combien d'autres expressions populaires ramenent sans cesse aux mêmes sentimens de confiance & de consolation! Ce sont ces rapports continuels du pauvre avec la divinité à qui le relevent à ses propres yeux, qui l'empêchent de succomber entiérement sous le poids des mépris dont on l'accable, & qui lui donnent quelquefois le courage de résister à l'orgueil des superbes. Ah! quels effets plus grands pourroient être produits par une idée plus simple! Aussi, entre les divers caracteres dont les opinions religieuses sont revêtues, je leur remarque sur-tout celui-ci, qui semble plus particuliérement le sceau d'une main divine ; c'est que l'avantage moral dont elles font la source, semblable aux grands bienfaits de la nature physique, appartient également à tous les hommes; & comme le foleil. dans la distribution de ses rayons, n'observe, ni les rangs, ni la fortune, de même ces idées confolantes qui tiennent à la conception d'un Être suprême, & à toutes les espérances qui s'y réunissent, deviennent la propriété du pauvre comme du riche. du foible comme du puissant, & l'on en peut jouir Sous l'humble toit d'une chaumiere, comme au milieu des palais élevés par l'orgueil ou la magnificence. Ce sont les lois civiles qui accroissent, ou qui confacrent l'inégalité de tous les partages, & ce sont les idées religieuses qui adoucissent l'amertume de cette dure disproportion.

On ne pourroit se désendre d'une juste compassion, si, en considérant attentivement le sort du plus grand nombre des hommes, on les supposoit tout-à coup privés de la seule pensée qui entretient leur courage; ils n'auroient plus un Dieu pour consident de leurs peines; ils n'iroient plus, aux pieds de ses autels, chercher un sentiment de paix & de tranquillité; ils

n'aurolent plus de motifs pour élever leurs regards vers le Ciel , & leurs yeux inclinés se fixeroient . pour toujours, sur cette terre de douleur, de mort & d'éternel silence. Alors, le désespoir étoufferoit julgu'à leurs gémissemens; alors toures leurs réflexions se retournant, pour ainsi dire, contre eux mêmes. ne serviroient plus qu'à les déchirer; alors ces larmes, qu'ils se plaisent à répandre, & qui sont attirées par la douce persuasion qu'il existe quelque part une commifération & une bonté; ces larmes consolatrices ne couleroient plus de leurs yeux. Qui de nous n'a pas vu quelquefois ces vieux foldats qui , à toutes les heures du jour, sont prosternés cà & là for les marbres du témple élevé au milieu de leur auguste retraite? Leurs cheveux, que le temps a blanchis; leur front, que la guerre a cicatrise; ce tremblement, que l'âge seul a pu leur imprimer, tout en eux inspire d'abord le respect : mais de quel sentiment n'est-on pas ému, lorsqu'on les voit soulever & joindre, avec effort, leurs mains défaillantes, pour invoquer le Dieu de l'univers & celui de leur cœur & de leurs pensées; lorsqu'on leur voit oublier, dans cette touchante dévotion, &t leurs douleurs présentes, & leurs peines passées ; lorsqu'on les voit fe lever avec un visage plus serein, & emporter dans leur ame un sentiment de tranquillité & d'espérance ! Ah! ne les plaignez point dans cet instant, vous qui ne jugez du bonheur que par les joies du monde s leurs traits sont abattus, leur corps chancelle. & la mort observe leurs pas : mais cette fin inévitable, dont la seule image vous effraie, ils la voient venir sans alarme; ils se sont approchés, par le sentiment, de celui qui est bon, de celui qui peur tout, de celui qu'on n'a jamais aimé sans consolation. Venez contempler ce spectacle, vous qui méprisez les opinions religieuses, & qui vous dites supérieurs en

lumieres; venez, & voyez vous-mêmes ce que peutvaloir, pour le bonheur, votre prétendue science : ah! changez donc le fort des hommes, & donnezleur à tous, si vous le pouvez, quelque part aux délices de la terre, ou respectez un sentiment qui leur sert à repousser les injures de la fortune; &, puisque la politique des tyrans n'a jamais essayé de le détruire, puisque leur pouvoir ne seroit pas assez grand pour reussir dans cette farouche entreprise, vous, que la nature a mieux doués, ne soyez ni plus durs. ni plus terribles qu'eux; ou si, par une impitoyable doctrine, vous vouliez enlever aux vieillards, aux malades & aux indigens, la seule idée de bonheur à laquelle ils peuvent se prendre, parcourez aussi ces prisons & ces souterains, où des malheureux se débattent dans leurs fers, & fermez, de vos propres mains, la seule ouverture qui laisse arriver jusques à eux quelques rayons de lumiere.

Ce n'est pas cependant une seule classe de la société, qui tire une habituelle assistance des idées & des opinions religieuses; c'est encore tous ceux qui ont à se plaindre des abus de l'autorité, des injustices du public, & des diverses contrariétés de leur destinée; c'est l'homme innocent que l'on condamne; c'est l'homme vertueux que l'on calomnie; c'est l'homme foible une sois, & que l'on blame avec trop de rigueur; c'est tous ceux ensin, qui, surs de la pureté de leur conscience, recherchent pardessus tout un témoin intime de leurs intentions, &

un juge éclairé de leur conduite.

L'homme d'un caractere élevé, & doué d'un cœur accessible à diverses impressions, éprouve aussi le besoin de se former l'image d'un Etre inconnu, auquel il puisse unir toutes les idées de persection dont son imagination est remplie; c'est-là qu'il transporte les divers sentimens, dont il n'a point d'usage,

au milieu de la corruption qui l'environne; c'est-là qu'il peut retrouver un sujet inépuisable d'étonnement & d'admiration; c'est-là qu'il peut renouveller & purifier ses pensées, quand ses regards sont fatigués du spectacle des vices de la terre, & du retour habituel de nos mêmes passions. Enfin, à chaque instant l'heureuse idée d'un Dieu adoucit, embellit sur nos pas le chemin de la vie; c'est par elle que nous nous associons avec délices à toutes les beautes de la nature; c'est par elle que tout ce qui vit, tout ce qui se meut, entre en communication avec nous: oui, le bruit des vents, le murmure des eaux, l'agitation paissible des plantes, tout nous sert d'entretien, tout attendrit notre ame, pourvu que nos pensées puissent s'élever à une cause universelle, pourvu que nous découvrions par-tout l'ouvrage de celui que nous aimons, pourvu que nous puissions distin-guer les vestiges de sa marche & les traces de ses intentions, pourvu que nous croyions assister au spectacle de sa puissance, & aux magnificences de sa bonté.

Mais c'est principalement sur les jouissances de l'amitié, que la piété répand un nouveau charme; les bornes, les limites ne peuvent s'accorder avec le sentiment; infini comme la pensée, il ne pourroit subsister, il ne pourroit du moins se défendre d'une continuelle inquiétude, si des opinions bienfaisantes agrandissant pour nous l'avenir, ne nous permettoient pas de considérer sans épouvante la révolution des années & la course rapide du temps: aussi, quand la mélancolie nous livre à une douce émotion, quand elle se change pour nous en plaisir, c'est qu'aux momens où nous nous trouvons separés des objets de notre affection, une méditation solitaire les replace au-devant de nous, à l'aide des idées générales de bonheur, qui, plus ou moins confusément, terminent au loin notre vue. Ah! que vous

avez sur-tout besoin de ces précieuses opinions, vous qui, timides au milieu du monde, ou découragés par le malheur, vous trouvez comme isolés sur la terre, parce que vous ne partagez point les passions qui agitent la plupart des hommes! il vous faut un ami, & vous ne voyez par-tout que des affociés de fortune: il vous faut un consolateur, & vous ne voyez que des ambitieux, étrangers à tout ce qui n'est pas le crédit ou la puissance : il vous faut au moins un confident sensible, & le mouvement de la société disperse toutes les affections, & atténue tous les intérêts: enfin, quand vous l'avez, cet ami, ce confident . ce consolateur; quand vous l'acquérez par les liens de la plus tendre union; quand vous vivez dans un fils, dans un époux, dans une femme chérie, quelle autre idée que celle d'un Dieu, peut venir à votre secours, lorsque l'affreuse image d'une séparation se présente de loin à votre pensée? Ah! qu'en de pareils instans on embrasse avec transport toutes les opinions qui nous entretiennent de continuité & de durée! Qu'on aime alors à prêter l'oreille à ces paroles de consolation, qui s'allient si parfaitement avec les desirs & les besoins de notre ame! Quelle effrayante affociation que celle du néant éternel & de l'amour! Comment unir à ce doux partage d'intérêts & de pensées, à ce charme de tous les jours & de tous les instans, à cette vie enfin la plus forte de toutes; comment unir à tant d'existence & de bonheur. la persuasion intime & l'image habituelle d'une mort fans espoir, & d'une destruction sans retour? Comment offrir seulement l'idée de l'oubli à ces ames aimantes, qui ont placé tout leur amour-propre & toute leur ambition dans l'objet de leur estime & de leur tendresse, & qui, après avoir renoncé à ellesmêmes, se sont comme déposées en entier dans un autre sein, pour y subsister du même souffle de vie

(99)

& de la même destinée? Enfin, près du tombeau que peut-être elles artoseront un jour de leurs larmes, comment leur prononcer ces mots accablans, ces mots terribles, pour jamais, pour toujours? O abyme des abymes & pour l'esprit & pour le sentiment; qu'un nuage bienfaisant vienne couvrir du moins nos sombres profondeurs, s'il faut que la pensée de l'homme sensible s'approche un moment des bords effrayans qui vous environnent! Les larmes, les regrets, ont encore quelque donceur. quand on les donne à une ombre chérie, quand vous pouvez mêler à vos douleurs le nom d'un Dien, & quand ce nom vous paroît comme le ralliement de toute la nature : mais si, dans l'univers, tout étoit fourd à votre voix; si nul retentissement ne faisoit entendre vos plaintes; si d'éternelles ombres avoient fair disparoître l'objet de votre amour, & si elles s'avançoient pour vous entraîner dans la même nuit; si le plus malheureux, celui qui tient encore en ses mains l'une des extrêmités de cette trame d'union & de félicité que la mort a rompue, ne pouvoit plus la rattacher en espérance; si, rempli tout entier du sonvenir d'une idole chérie, il ne pouvoir plus dire : elle est en quelque lieu; s'il ne pouvoir plus dire : son cœur qui sut aimer, son ame pure & céleste m'attend m'appelle peut-être auprès de cet Étre inconnu que nous avons adoré d'un commun penchant; & si, au lieu d'une si précieuse penfée, il falloit, sans aucun doute, fans aucune incertitude, considérer la terre comme un sépulcre à jamais fermé..... Mon cœur succombe, & je ne saurois continuer; il n'est point de force, il n'est point de soutier contre de semblables images; c'est la nature entiere qu Temble se disjoindre, c'est l'univers qui paroît se dissondre & vous accabler de ses débris. O source de rant d'espérances; sublime idée d'un Dieu! n'aban-

donnez pas l'homme sensible, vous êtes tout son courage, vous êtes son avenir, vous êtes sa vie; ne l'abandonnez point, & désendez le sur-tout de l'ascendant d'une aride & funeste philosophie, qui viendroit affliger son cœur en feignant de le secourir. Eh bien, je fais un effort, & je m'adresse à vous, qui vous dites éclairés par une nouvelle fagesse. Je suis accablé de la plus profonde douleur; un pere, une mere, qui faisoient mon appui, qui me guidoient par leurs conseils, qui m'environnoient de leur tendresse, ces parens tutélaires viennent de m'être enlevés; un fils, une fille, l'un & l'autre ma gloire & ma consolation, ont été moissonnés près de moi; une épouse, une compagne fidelle, dont toutes les varoles, toutes les actions, tous les sentimens, tous les regards alimentoient ma vie, s'est évanouie dans mes bras, il me reste un moment de force, je viens à vous, philosophes; que me direz-vous? » Cherche » des distractions, porte ailleurs tes pensées; un aby-» me sans fin te sépare à jamais des objets de ta ten-» dresse; & ces souvenirs, ces regrets, qui te pénéne trent de douleur, ne sont qu'une forme de végéta-» tion, un dernier jeu d'une matiere organique «. Ah! vous avez aimé, & vous pouvez prononcer tranquillement ces impitoyables paroles! Eloignez de moi vos socours, je les redoute plus que mes peines. Et toi, fille du Ciel, aimable & douce religion, que me diras m? » Espere, espere; un Dieu t'a tout no donné, te peut encore tout rendre «. Ah! quelle différence entre ces deux langages! Que l'un nous avilit, que l'autre nous éleve ! Que l'un offense avec dureté nos sentimens les plus chers; que l'autre s'allie avec douceur à toutes les idées dont nous avons composé notre bonheur! C'est aux hommes à choisir entre leurs divers guides; ou plutôt c'est à enx à juger s'ils aiment mieux les ténebres que la lumiere, &

( 101 )

la mort que la vie; c'est à eux à voir s'ils préserent les vents desséchans à la rosée bienfaisante. les glaces de l'hiver au charme du printemps, & la pierre insensible aux dons les plus brillans de la nature animée. Le le dirai : le monde, sans l'idée d'un Dieu, ne feroit plus qu'un désert, embelli par quelques prestiges: & l'homme désenchanté par les lumieres de la raison, ne trouveroit par-tout que des sujets de tristesse. Je les ai vu, ces vaines grandeurs, ces songes de l'ambition, ces séductions de la gloire; & dans les plus beaux jours de mes illusions, mon cœur s'est toujours retiré vers une idée plus grande, vers une consolation plus réelle; j'ai éprouvé que le fentiment de l'existence d'un Être suprême s'appliquoit avec charme à toutes les circonsfances de la vie ; j'ai trouvé que ce sentiment pouvoit seul inspirer aux hommes une véritable dignité: car c'est peu de chose que tout ce qui est purement personnel, que tout ce qui range les uns à quelques lignes au-dessus des autres; il faut pour avoir quelque droit à s'énorgueillir, élever avec soi la nature humaine; il faur la placer en regard de cette sublime intelligence, qui semble l'avoir honorée de quelques-uns de ses attributs; c'est alors qu'on apperçoit à peine zoutes ces petites distinctions qui s'attachent à notre superficie, & fur lesquelles la vanité exerce son empire; c'est alors qu'on laisse à cette reine du monde ses hochets & ses prétentions, & qu'on cherche ailleurs une autre fortune; & c'est alors aussi que les vertus, les hauts sentimens, les grandes penlées, paroissent la seule gloire dont l'homme doive être jaloux.

## CHAPITRE VI.

Continuation du chapitre précédent. Influence de la vertu sur le bonheur.

CE n'est point assez d'avoir montré que les opinions religieuses, si nécessaires aux ames sensibles, sympatisent parfaitement avec la nature morale de l'homme; il faut encore faire connoître que l'exercice habituel de la vertu, ce devoir commandé partout au nom d'un Dieu, n'est pas en opposition avec le bonheur; &, après m'être arrêté sur une vérité si importante, je prouverai qu'elle ne contrarie point ce qu'on a dit dans le premier chapitre de cet Ouvrage, sur l'impossibilité de lier les hommes à l'ordre public par le seul motif de leur intérêt personnel.

On ne peut le dissimuler, la vertu nous oblige souvent à triompher de nos goûts, & à lutter; avec courage, contre les efforts de nos passions; mais si de pareils combats, & la victoire qui les accompagne, nous conduisoient à des satisfactions plus sûres & plus durables que celles dont le vice & ses foiblesses nous présentent l'image; ce seroit mal juger des lois de la morale, que dy réunir sans cesse l'idée d'une privation & d'un sacrifice.

On ne peut fixer son attention sur les divers objets d'ambition qui occupent la pensée de l'homme, sans reconnoître distinctement que, s'il s'abandonnoit sans mesure & sans contrainte à tous ses dessirs, il s'éloigneroit le plus souvent de cet état de bonheur qui forme l'objet de ses vœux. Aucun des biens semés çà & là, sur notre route, ne peuvent

( 103 ) remplir l'espace de la vie. Sont-ce les plaisirs des sens qui nous captivent? Leur durée est fixée par notre foiblesse, & nous ne saurions franchir les limites immuables opposées par la nature. Sont-ce les biens d'opinion que nous recherchons, téls que les honneurs & la louange, ou l'éclat extérieur que la fortune donne? Nous appercevons bien vîte qu'après les avoir obtenus, leur charme se dissipe; ils ressemblent au Prothée de la Fable, qui ne paroissoit un Dieu que dans l'éloignement. Les hommes ont donc plus besoin qu'on ne pense, d'un intérêt indépendant de leurs sens & de leur imagination; & cet intérêt, nous le trouvons dans les devoirs que la morale nous enseigne, & dont elle nous fait une loi.

C'est à tous les instans, c'est dans tous les états, c'est dans toutes les circonstances, que nous avons à choisir entre le bien & le mal : ainsi, la vertu peut être sans cesse agissante, & l'on en trouve l'application jusques dans les relations de la vie les plus indifférentes en apparence, parce qu'elle jouit seule du précieux avantage de rapporter les plus petites choses à une grande idée, & que seule aussi, elle peut être encouragée, sans cesse, par ce sentiment de la conscience, qui, accompagnant toutes nos aczions & toutes nos pensées, semble augmenter notre existence, & nous procure des satisfactions ignorées de tous ceux qui ne respectent, ni ne connoissent aucune sorte de principe.

Le goût des plaisirs, les desirs de la vanité, les vœux de l'ambition, sont autant de passions qui s'éteindroient en peu de temps, si elles n'étoient pas entretenues par ce mouvement continuel de la société, qui amene de nouvelles scenes, & déploie, à chaque instant, quelques changemens de décoration. La vertu, satisfaite de sa persocctive, n'a befoin que d'une succession des mêmes sentimens; ses routes sont variées, mais sont but ne change ja-

On ne peut chercher ses jouissances dans les biens de l'opinion, sans admettre les autres à la législarion de son bonheur; & il en résulte une discorde. qui laisse l'homme en proie à toutes fortes d'agitations. La vertu n'affocie personne à ses conseils : elle peut juger par elle-même de tout ce qui est bon : &, sous ce rapport, on doit considérer l'homme vertueux, comme le plus indépendant de tous les êtres, puisque c'est de lui seul qu'il reçoit des commandemens, & qu'il attend une approbation. Oui, l'homme obscur, ignoré, qui fait le bien en secret, est plus maître de sa destinée, que ne fauroit jamais l'être celui qui semble comblé de routes les faveurs de la fortune, & qui a besoin souvent, pour en jouir, que la mode & des conventions passageres viennent déterminer ses goûts, & donner des lois à ses vanités.

Les petites passions du monde, pour essayer de nous rendre houreux, nous menent d'illusions en illusions; & le dernier terme paroît toujours à quelque distance. La vertu, bien dissérente, a sa récompense près d'elle : car, ce n'est pas dans l'événement, ce n'est pas dans un succès incertain qu'elle place nos contentemens; c'est dans notre résolution même, c'est dans le calme qui l'accompagne, c'est dans le sentiment intérieur qui la précede. Les souvenirs encore composent une des principales satisfactions de la vertu; au lieu qu'ils sont la douleur des vanités mondaines, parce qu'ils représentent ce qui n'est plus, & que pour la plupart des passions, le passe n'est qu'une ombre ténébreuse, d'où sortent de temps à autre les remords & les regrets. : Les

(105) Les intervalles qui séparent les divers élans des grandes passions, sont presque toujours remplie par la triftesse & l'ennui; il est dans la nature, que les émotions actives & irritantes jettent de la langueur sur tous les momens où ces agitations sont suspendues. La vertu, dans la jouissance des plaisirs qui lui appartiennent, ne connoît point ces mouvemens irréguliers, parce que tous ses principes sont affermis, & qu'elle agit toujours autour de son centre; c'est d'ailleurs à sentir le prix du bonheur le plus à notre portée, qu'elle nous invite sans cesse; elle dicte ses premieres lois au sein de la vie domestique; & c'est à soutenir. par les liens du devoir, nos affections les plus simples & les plus raisonnables, qu'elle emploie toutes ses forces.

La vertu rend encore un grand service aux hommes, en les délivrant des tourmens de l'indécision; elle leur présente un système général de conduite; elle marque par-tout des points fixes pour leur servir de direction; elle nous dit à chaque instant: voilà ce qu'il faut aimer; ce qu'il faut choisir, ce qu'il faut faire. Aussi, tandis que les hommes, entraînés par leur imagination, croient continuellement qu'ils se sont trompés de fantômes, & prêtent les plus belles couleurs à celui qui vient de leur échapper, la vertu ne met du prix qu'à ce qu'elle possede, & ne connoît point les regrets. Il sembleroit, au premier coup-d'œil, que les desirs & les caprices de l'imagination ne peuvent s'accorder avec aucune espèce de gêne : cependant il n'est pas moins vrai que ces légers avantcoureurs de nos volontés ont besoin d'un guide, & souvent d'un maître; nos premiers goûts, nos premiers sentimens ne sont souventqu'incertitude, foiblesse & vacillation; il importe à notre bonheur que la

tige de ces frémissens soit sixée & raffermie : & tel est le service que la vertu rend à l'esprit de l'homme.

On ne voit point non plus d'uniformité dans la conduite de ceux qui ne connoissent aucun devoir; ils ont trop de choses à régler, ils ont trop de choses à décider à chaque instant, lorsque leur convenance est le seul guide auquel ils s'abandonnent: il faut, pour simplifier l'administration de nous-mêmes, en soumettre une partie à la domination d'un principe, qui s'applique sans peine à

plupart de nos délibérations.

Enfin, la vertu a ce grand avantage, qu'elle trouve son bonheur dans une sorte de respect pour les droits & les prétentions des divers membres de la société. & que tous ses sentimens semblent s'unit à l'harmonie générale. Les passions, au contraire, sont presque toujours hostiles; l'homme vain desire que les autres ne servent qu'à ses triomphes ; l'orgueilleux veut qu'ils sentent leur infériorité; l'ambitieux, qu'ils s'écartent de sa route; l'impérieux, qu'ils fléchissent: il en est de même de ces diffézentes rivalités qui naissent d'un amour excessif de la louange, de la gloire & de la fortune; chacun, dans le sentier qu'il a choisi, voudroit ou passer seul, ou devancer tout le monde, & chacun occupé de son intérêt, heurte inconsidérément celui des autres. La vertu, bien différente, ne craint, en suivant sa route, ni les concurrens, ni les rivaux; les voies qui menent à fon but sont larges & spacieuses, & chacun peut y marcher sans faire ombrage à personne: c'est une belle alliance que celle dont la morale est le nœud; tous ceux qui la contractent, rapprochés par le même esprit. les mêmes motifs & les mêmes espérances, semblent tenir en commun, à cette chaîne de devoirs & de sentimens, qui unit les vertus des hommes au modele idéal de toutes les perfections.

La vertu, qui nous garantit des pièges de nos sens; la vertu, qui met en frein à nos aveugles désirs, est encore le fondement d'une précieuse fagesse; ce ne sont pas, à la vérité, nos intérêts d'un jour, nos plaisirs d'un moment, qu'elle protege, c'est l'ensemble de tout une vie qu'elle prend fous sa sauve-garde : elle est, pour ainsi dire, le défenseur de l'avenir, le représentant de la durée, & devient, pour le sentiment, ce qu'est la prévoyance pour l'esprit. On doit donc, sous le rapport des mœurs personnelles, considérer la vertu comme un ami prudent, instruit par l'expérience de tous les âges, & qui, suivant par-tout nos pas, ne laisse jamais vaciller dans ses mains, le flambeau dont la lumiere salutaire doit éclairer notre marche. Nos passions, en tumulte, se disputent à l'envi l'honneur de nous gouverner sans partage: il faut un maître qui affigne à chacun sa limite, il en faut un qui mette en paix tous ces petits tyrans domestiques, & qui nous retrace l'image d'Ulvsse, arrivant tout-à-coup au milieu des cent rois, qui s'étoient emparés de son palais.

La vertu, dira-t-on, sévere dans ses jugemens, austère dans ses formes, ne peut-elle pas nous priver du plus grand des bonheurs, du plaisir d'être aimé? Je reponds que la vertu, dans sa persection, n'a point ces caractères; je me la représente comme un juste sentiment de l'ordre, comme une premiere harmonie, qui, bien loin de nous éloigner de toutes les autres convenances, devroit, au contraire, nous en rapprocher: ainsi, la bonté, l'indulgence, qui s'accordent si bien avec la foiblesse humaine; l'esprit social, qui répond si fort à notre nature; l'aménité dans le discours & dans les manieres, cette aimable expression d'un cœur qui cherche à s'unir aux autres; toutes ces qualités, bien loin d'être étran-

geres à la vérimble vertu, en sont une des dépen-

J'abrégerai ; car , dans une matiere si vaste , il faut nécessairement faire un choix. La vertu s'allie à toutes les idées qui peuvent donner de l'étendue à notre esprit; c'est que, de bonne heure, elle nous habitue à saisir des rapports, & à sacrifier souvent nos affections présentes à des considérations éloignées ; c'est qu'elle est de tous nos sentimens, celui qui porte notre existence au plus loin de nous, & qui, par conséquent, a le plus de ressemblance avec la pensée. C'est donc par la verru, que l'homme a l'entiere connoissance de ses forces, & qu'il acquient toute sa croissance. Le vice, au contraire, nous concentre dans le plus petit espace; il semble avoir la conscience de sa difformité, & il craint tout ce qui l'environne ; il fait des efforts pour nous fixer fur un feul objet, sur un seul moment, & il voudroit pouvoir resserrer, en un point, toute notre existence.

Il faut que je l'ajoute encore; la vertu, qui unit à un motif toutes nos actions, & qui dirige vers un but tous nos fentimens, habitue notre esprit à l'ordre & à la justesse des idées, elle l'empêche d'errer dans un trop grand espace: aussi j'ai souvent pensé que ce n'étoit pas uniquement par ses vices, qu'un homme immoral est dangereux dans l'administration des affaires publiques; on doit le craindre aussi, comme inhabile à saisir aucun ensemble, comme incapable de se rallier à aucun principe général: toute espece d'harmonie sui est inconnue, toute sorte de regle lui devient à charge; il agit, & ne peut agir que par secousses; & ce n'est qu'en sa qualité d'homme versatil, qu'il rencontre quelquesois le bien.

On peut donc dire, avec vérité, que la morale fert de lest à nos idées; c'est avec son secours que nous pouvons faire route sans être agités par tous les caprices de notre imagination. & fans être obligés de nous détourner à la premiere apparence d'un obstacle.

La vertu, qui donne à l'esprit de la suite & de l'étendue, prépare aussi le caractère à la grandeur qu'il lui sed si bien de revêtir. De toutes les qualités des hommes, la plus rare & la plus imposante, c'est l'élévation dans les pensées, dans les sentimens & dans les manieres; accord majestueux que la vérité Teule peut entretenir, & que la moindre exagération. le plus petit dehors affecté, dérange & fait disparo? tre. L'élévation ne ressemble point à l'orgueil, encore moins à la vanité; car une de ses beautés, est de n'être jamais à la recherche des hommages des autres : l'homme doué d'une vérirable élévation, fe place au-dessus même de ses juges; il ne compte qu'avec lui-même,; il vit sous l'empire de sa con-Icience; & fier de la dignité d'un tel maître, il ne veut point d'autre dépendance : mais, comme une semblable grandeur est toute au-dedans de nousmêmes, comme elle cesse d'exister, quand nous voulons la rendre relative, en marquant aux autres ce que nous attendons d'eux, elle ne peut être contenue dans ses justes limites, que par la vertu la plus simple, & la moins éblouie d'elle-même.

C'est encore aux mêmes principes, que l'homme doit ce noble respect pour la vérité, le plus bel ornement d'une grande ame; il leur doit aussi cette simplicité dans le discours & dans les pensées, heureuse habitude d'une conscience qui n'a pas besoin de se surveiller. L'homme essentiellement honnête, considere le déguisement comme son détracteur; car, ce qui lui convient par-dessus tout, c'est de se montrer tel qu'il est; il n'a, pas même d'intérêt à cacher ses soiblesses; car, dans un cœur généreux, elles tiennent presque toujours à quelque chose de bien; &

( 110 )

peut-être que la franchise seroit devenue la politique de son esprit, si elle n'eût pas été l'une des qualités de son caractere.

Il y a , dans toutes les vertus , une sorte de beaute qui nous charme sans réflexion : notre sens moral , quand il est perséctionné par l'éducation , se complait dans cette harmonie sociale , dont les sentimens de justice & de loyauté assurent le maintien. Ces jouissances sont inconnues des hommes , que seur personnalité rend insensibles à toute espece d'accord , & ils me paroissent sur-tout méprisables en un point essentiel; c'est qu'ils profitent du respect que les autres ont pour les lois d'ordre, sans vouloir s'assujettir aux mêmes regles , & sans déclarer publiquement laurs intentions : il me semble que , sous un pareil rapport , le désaut de morale est une véritable viola-

tion d'asyle.

Enfin, le talent, cette faculté de l'esprit, qui appartient plus immédiatement à la nature, ne peut jamais s'appliquer aux grandes choses, sans le secours de la morale; il n'a point d'autre moyen pour s'unir aux intérêts de tous les hommes ; il n'en a point d'autre pour atteindre, d'une maniere universelle, à leur amour & à leur respect. L'honnêtere ressemble à ces anciens idiomes, qu'il faut savoir parler, quand on veur être entendu de la multitude ; & jamais on n'en a bien le langage, sans une pratique habituelle. L'esprit suffit quelquefois pour acquerir de l'ascendant dans les relations circonscrites: on y prend les hommes un à un; & souvent on parvient à les gagner, en étudiant leur caractere, & en se proportionnant à leur hauteur : mais sur un vaste théâtre . & principalement dans l'administration publique, où l'on a besoin de captiver les hommes en masse, il faut chercher un lien qui les embrasse tous ; & ce n'est que par l'union des talens & de la vertu, que cette chaîne

peut être formée. Et, quand je vois l'hommage qual les nations se plaisent à rendre à un beau moral quand je remarque le jugement, presque d'instinct, qui les aide à le discerner; quand je les vois se louer & n'aimer que ce qu'ils peuvent rapporter à une grande intention, & à une vertu pure, je reviens à mon sentiment chéri, & je crois reconnoître, dans ces généreux mouvemens, l'empreinte d'une main divine.

Après avoir essayé de donner une foible idée des diverses récompenses, & des dissérentes satisfactions qui semblent appartenir à la régulariré des principes, & à l'exactinude de la conduite, on demandera peutêtre si l'on n'auroir pas le droit de conclure de ces réstexions, que l'on peut attacher les hommes à la morale, par le seul motif de leur intérêt particulier ; j'ai annoncé déja que j'aurois à répondre à une semblable objection, & il est temps de le faire.

La vertu dans sa persection, la vertu telle que nous venons de la présenter, n'est pas l'ouvrage d'un mod ment; il faut qu'elle s'éleve & se fortisse par degrés mais elle seroit arrêtée dès ses premiers développed mens, si l'on détruisoit les opinions simples qui sui servent d'éducation, si l'on renversoit le seul but qui peut être apperçu par tous les esprits, & si l'on affoidbilisoit les sentimens qui servent de ralliement, & à tous ceux qui respectent les lois de la morale, & à tous ceux qui excitent ce culte par leur estime & par leurs louanges.

Ce n'est pas d'ailleurs la vertu seule, mais la vertu réunie à ses disserens motifs, qui contribue à notre bonheur. Cette observation est importante, & je puis en faire sentir la vérité par un rapprochement sort simple. L'occupation est généralement reconnué comme la source la plus réelle des impressions agréables dont nous sommes susceptibles; mais son charme

sévanouiroit, si elle ne conduisoit pas à des récome penses, si elle pe nous montroit pas en perspective un accroissement de fortune, une jouissance d'amourpropre, une chance de gloire, quelque avantage enfin dont nous ayons l'ambition. Vainement diroit on que l'exercice de nos facultés est par lui-même un plaisir; il en est un, parce qu'il offre à nos regards une suite de points de vue qui se succedent : mais il faut toujours un motif pour se mettre en route; il faut un vent qui pousse notre barque; il faut enfin un encouragement à toute espece de travail, quoique ce travail, s'il est proportionné à nos forces, soit plus conforme. à notre bonheur que la mollesse & l'oissveté; & cette, vérité nous frapperoit davantage, si nous avions le, pouvoir d'analyser un sentiment avec assez de finesse, pour distinguer clairement le bonheur qui appartient à l'action de l'occupation, du bonheur qu'il faut rapporter au but & au motif de cette action.

Les mêmes réflexions que je viens de faire, s'appliquent à la vertu; on peut bien, en étudiant ses différens effets, appercevoir qu'elle est un excellent guide dans la carrière de la vie; mais on découvre en même temps qu'elle a besoin, comme l'occupation, d'un encouragement simple & à la portée de tous les entendemens: c'est dans les idées religieuses que la vertu trouve cet encouragement; & l'on ne pourroit la séparer de ses motifs & de ses espérances, sans déranger toutes ses affinités avec le bonheur des

hommes.

J'apperçois aisément les grands services que la morale est en état de nous rendre; mais je remarque, dans le même temps, que pour suivre ses conseils avec consiance & avec sermeté, il manque à la plupart de nous, la science & la force de réslexion qu'exige nécessairement l'étude d'une vérité composée: nous avons donc besoin d'un mobile qui nous détermine

mine à un premier effort, qui nous soumette à un pret mier sacrifice, & qui nous excite à lutter avec cou-

rage contre l'empire du moment présent.

Enfin , lors même qu'avec l'art délié du raisonnement, on parviendroit à jeter quelque confusion sur les véritables principes de l'ordre & du bonheur: lors même qu'à force d'adresse on parviendroit à nous tenir en doute sur le genre & le degré de puissance qu'il faut affigner aux opinions religieuses, ce ne seroit pas du moins les législateurs des nations qui devroient prêter l'oreille à ces distinctions subt les. La méraphysique des sentimens & des idées n'est bon e; pour les hommes d'État, qu'en défensive; elle les aide à se garantir eux-mêmes de l'ascendant des brill lantes erreurs, & elle les affermit dans le ref et qu'ils doivent aux vérités utiles : mais quand ils auront à guider les esprits; quand ils voudront leur imprimer un mouvement, c'est toujours, s'ils sont sages aux idées les plus simples qu'ils auront recours; & ils se garderont bien de mépriser ces principes usue's. dont le temps, encore plus que la science, a consacré l'utilité. Ce font autant de leçons qu'une longue épreuve semble avoir dégagées successivement, de tout ce qui étoit étranger à la nature morale, & aux sentimens intimes des hommes.



#### CHAPITRE VII

Des opinions religieuses dans leurs rapports avec les souverains.

A plupart des nations, on par choix, ou par nécessité, ont déposé leurs volontés entre les mains d'un seul; & elles ont ainsi élevé un monument per

pétuel à l'esprit de discorde, d'injustice & de désir nion qui a régné si souvent parmi les hommes. Il est vrai que de temps à autre, elles ont voulu se souvenir qu'elles étoient capables de connoître ellesmêmes leurs véritables intérêts; mais le monarque. se défiant de leur inconstance, avoit pris soin de fortifier les ressorts de sa domination; & en s'entourant d'une milice guerriere & disciplinée, il ne leur a plus laissé le pouvoir de se dégoûter de l'esclavage : il a eu des soldats avec des impôts . & des impôts avec des soldats; & à l'aide de cette double action correspondante, il est devenu le maître de tout faire & de tout ordonner. Oue de biens & de maux reposent entre ses mains! Il faut donc lui désirer une morale vigoureuse & proportionnée à ses immenses devoirs: mais quelle force aura pour lui cette morale, si, n'appercevant derriere elle aucune fanction divine, il la considere comme une de ces regles humaines qu'il a le pouvoir de briser, & qu'il est dans l'habitude d'assouplir ou de modifier ? Tout au moins il aura la liberté, comme les autres hommes, d'examiner si ses intérêts particuliers s'accordent avec l'intérêt public; & fa conduite dépendra du réfultat de ses calculs.

Je conviendrai qu'au point d'élévation où le chef de l'empire se trouve placé, il ne doit pas connoître ces passions qui naissent de nos petites rivalités: mais combien d'autres sentimens n'a t-il pas à réprimer? & avec quelle célérité n'a-t-il pas besoin de le faire, puisque, n'éprouvant aucune résistance, il n'a pas, comme la plupart des hommes, un temps appliqué forcément au doute & à la réslexion? D'aisseurs, les souverains, à l'abri, par leur position, des irritations de l'amour-propre & des désiss de sortune & d'avancement, ne sont pas néanmoins dégagés de toutes les passions de ce genre; c'est envers les autres

(.115)

princes qu'ils les ressentent & qu'ils les exercent; & seur esprit de jalousie, d'ambition & de vengeance, devient d'autant plus dangereux, qu'ils y associent par la guerre toute la nation qu'ils commandent. C'est alors qu'affranchis des liens religieux, & sûrs de ne compter avec personne, ils trouveroient la morale une fort bonne invention, pour rendre plus facile le maintien de l'ordre public, & pour entretenir la subordination qui assure leur pouvoir; mais, eux-mêmes, ils ne voudroient point de ce maître, & ils se dispenseroient de siéchir les premiers devant ses lois.

On dira fans doute qu'en marchant dans la carriere de la vertu, un roi seroit récompensé par. la louange des peuples: mais, comme je l'ai montré, la puissance de l'opinion publique s'affoibliroit infiniment, si les principes de morale, qui servent de guide à cette opinion, n'avoient plus une idée réligieuse pour lien & pour appui. On auroit d'ailleurs à faire observer, que les éloges & les applaudissemens, ces hommages si encourageans pour les particuliers, n'ont pas un pouvoir égal sur les princes, qui, différens des hommes privés, ne peuvent pas considérer ce suffrage comme un gage ou s un avant-coureur de leur supériorité; c'est par le spectacle continuel des avantages & des triomphes des autres, que le desir des égards & des distinctions est sans cesse entretenu; il tient peut-être un peu à la stimulation de l'envie, ou du moins à ces chocs de prétentions, & à ces luttes d'amour propre, dont la société seule est le théâtre : les princes sans émules & sans rivaux autour d'eux, ne sont : point soumis aux mêmes impressions; & les slatteries dont on les abreuve de si bonne heure, les acclamations qu'on leur adresse par un simple mozif d'espérance, tout sert à les rendre moins sensibles

de ces louanges leur prête bientôt une couleur monotone, qui éteint, par son uniformité, l'intérêt.

L'émulation que des hommages justes & proportionnés pourroient quelquesois inspirer. Il y auroit donc un grand danger à se reposer tellement
sur la puissance de l'opinion publique, qu'on vint à
la considérer comme un frein capable de remplacer, auprès des princes, la force comprimante de la
mo-ale religieuse.

Je dois faire encore une remarque essentielle: ceux qui environnent un souverain, égarent souvent ses jugémens par la nature & l'application des éloges qu'ils lui prodiguent. La louange des hommes dans une monarchie, a toujours une teinte de servage: ainsi, dans un tel pays, un air, un mot de la part du prince, qui semble effacer, pour un inftant la distance qui le sépare de ses sujets . ravir ces derniers d'une tendre émotion; & leur enthousiasme, dans ce moment-là, ne sert qu'à persuader au monarque, qu'il lui suffit d'un sourire pour rendre ses peuples contens; dangereuse illusion, triste effet de l'abattement de tous les caracteres : enfin par une suite de l'esprit qu'imprime un joug habituel, les hommes se plaisent à élever la puissance de celui auquel ils sont forcés de se soumettre ; ils aiment, pour ainsi dire, à voir multiplier leurs camarades d'obéissance; &, comme ils n'ont, pour la plupare, aucun accès auprès du prince, la vamité 'eur persuade qu'en affectant de partager la grandeur royale, ils contractent avec elle une sorte de familiarité: ainsi, sans s'embarrasser, sans réfléchir si leur souverain sera plus habile à les rendre houreux, lorfqu'il aura plus de fujets, plus de provinces & plus de d voirs, ils encensem, par-dessus sout, le guerrier conquérant, & ils invitent ainsi.

les princes à préférer la gloire des armes à toutes les autres; &, comme cette gloire est la plus facilement faisse par la multitude; comme le gain d'une bataille est l'idée la plus simple, la plus aisément concue par les hommes de tout état & de sout esprit, il arrive encore, par cette raison, que les triomphes militaires sont les seuls universellement encenses; & que même ils peuvent tout excuser. traités rompus, sermens violés, alliances abandonnées. Enfin, tel est le fol égarement de nos louanges, que la tranquillité des États, le repos des peuples, les douces félicités de la paix, ne paroif-Cent plus le dernier terme des travaux & des succès d'un monarque; & l'histoire elle-même ne nous présente souvent ces temps fortunés, que comme les jours obscurs dans lesquels se sont élevés, se sont préparés, se sont fortifiés ces héros de sange & de carnage, ces rois mécontens de leur destinée, guerriers par ambition, heureux par la victoire . & auxquels on veut que nous destinions, & nos premiers honneurs & nos plus belles couronnes.

C'est ainsi, cependant, que l'opinion publique » c'est ainsi que la voix de la renommée, peuvent quelquesois tromper les princes, & se trouver en contradiction avec les instructions de la morale, avec cette antique législation, qui veut toujours que le plus grand bien des peuples soin le premier objet d'inquiétude des souverains, & qui ne leur ordonne pas d'obtenir la gloire la plus brillante & la plus célébrée, mais qui leur impose tous les devoirs assortis à la superbe qualité de tuteurs & de protecteurs de la félicité publique; devoirs immenses, & qu'on acquitte par les travaux secrets d'une vigilance paternelle, encore plus qu'au bruit des tambours & des instrumens de destruction.

: Considérons : maintenent le pouvoir de l'opinion.

publique für les souverains, en dirigeant seulement nos regards vers les fonctions de l'administration intérieure. Une observation essentielle se présente d'abord à l'esprit : c'est que l'aiguillon de la gloire & fair fur-tout fentir, lorsqu'il y a de grands abus à réformer 4 & lorsqu'on peut espérer ainsi de faire succéa der la regle à la confusion; mais quand cette tâche est remplie. & qu'il faut seulement conserver & maintenir ce qui est bien, l'amour de la renommée n'a plus un aliment suffisant, & c'est alors que la vertudes princes devient le seul gardien fidele des intérêts publics: un regne tel qu'on peut s'en former une idée, enleveroit aux regnes suivans tout sujet de gloire éclatante, & il faudroit de nouveaux troubles & de nouvelles craintes, pour ranimer le fentiment de l'admiration, & pour lui rendre son ancien ascendant & sa premiere force.

On pourroit auss, & ce rableau seroit bien différent; on pourroit se figurer une époque, où, par la dégradation successive des caracteres, l'opinion publique n'indiqueroit plus de route, & où la voix des hommes appellés à décerner la louange, ne retentiroit plus affez fortement pour faire de cette louange un motif puissant d'ambition & de récompense. Ainsidans un pays, dans une ville où la cupidité sembleroit triomphante, & où chacun se montreroit à la poursuite de la fortune qui s'acquiert par l'intrigue & par les vices de ceux qui donnent, ce ne seroit plus le ménagement des impôts, ce ne séroit plus le refpect pour les intérêts du peuple qui deviendroit un fujet de renommée. De même dans un pays foumis au despotisme, & où les esprits habitués à s'humilier devant la puissance, ne connoîtroient plus d'autre idole ; on ne pourroit pas y acquérir une gloire contemporaine en relevant les caracteres, en tempérant avec sagesse l'exercice de l'autorité, & en rendant aux

أتلعب

( 119 )

vent jouir fans inconvénient. C'est donc la morale, & la morale seule, qui convient à tous les temps & à toutes les circonstances; c'est elle qui peut résister aux révolutions d'habitudes & d'opinions dont l'histoire fournir des exemples, & dont les hommes sont par-tout susceptibles.

Je ne dois point négliger une considération très-importante : les princes, par l'élevation de leur rang. & par leur influence sur les mœurs pationales, se trouvent dans cette position unique & singuliere, où l'on est plus appellé à diriger l'opinion publique qu'à recevoir d'elle des instructions & des encouragemens. ainsi , l'on doit désirer à un monarque des principes qui émanent de son cœur, & qui dépendent de sa réflexion, les seuls capables de lui donner en tout temps une force qui lui soit propre, & un courage qui lui appartienne. Il faut qu'un prince devienne son premier juge; il faut, pour ainsi dire, qu'il prenne lui-même sa hauteur; il faut qu'une morale sublime entretienne au fond de son ame un modele idéal de perfection, avec lequel il puisse raccorder sans cesse & l'opinion du monde & les jugemens de sa propre conscience. Enfin, & cette derniere réflexion que je vais faire s'appliquera d'une maniere générale aux observations précédentes, l'opinion publique parle quelquefois long-temps avant que les princes entendent sa voix; elle regne sur leur Empire avant qu'ils le fachent; elle erre autour de leurs palais, fans au'ils l'apperçoivent encore; elle voudroit pénétrer dans l'intérieur de leurs appartemens, mais elle n'a pas ses entrées; toutes les vanités, tous les orgueils, tous les vices ont le pas sur elle, les vieux habitués de la cour lui demanderoient volontiers, ce qu'elle y vient faire; & les petits poursuivans du crédit ou de la faveur s'amusent à la ridiculiser. Les ministres qui



la voient sur leurs traces, à la ville, & qui en sont souvent importunés, la desservent auprès de leut maître; & quand le bruit qu'elle fait arrive jusques à lui, on trouve encore le moyen d'en affoiblir l'impression, en attribuant ce mouvement à des passions particulieres, & en donnant le nom de cabale à l'indignation contre le vice. Oui, tel est le malheureux fort des princes, que le bonheur de l'Etat est souvent ébranlé, avant que l'opinion publique prenne sa place auprès d'eux, & leur montre enfin la verité; nouveaux motifs, nouvelles considérations bien propres à faire connoître que le pouvoir de l'opinion publique ne peut jamais égaler en utilité ces grands principes de morale, qui, à l'aide des idées religieuses, se fixent dans le cœur des hommes, & leur donnent à tous des lois, sans distinction de rang, de naissance & de dignités.

Que si des rois nous portons nos regards sur les personnes qui sont les dépositaires de leur confiance, nous appercevrons davantage encore l'abfolue néceffité d'une morale active & dominante: les ministres sans vertu sont plus à craindre que les souverains indifférens au bien public; nouvellement fortis de la foule, ils savent mieux que les rois l'usage personnel que l'on peut faire de toutes les passions & de tous les vices; & comme ils tiennent à la société, comme ils ont de rapports continuels avec les divers ordres de PEtat, leur corruption fe propage, & fa dangereuse influence s'étend à de grandes distances. Attaqués néanmoins, insensiblement, par l'opinion publique, ils deviennent encore plus malfaisans dans leurs moyens de défense; car désespérant de se déguiser devant les regards attentifs de tout un peuple, ils tournent leur adresse contre le prince; ils étudient, ils épient ses foiblesses, & encouragent habilement celle qui peut protéger ou couvrir le défaut de leur caractere; ils s'appliquent

s'appliquent en même temps à parer l'immoralité de toutes les graces qui peuvent la rendre aimable, & ils tâchent de faire hair la vertu, en la représentant comme austere, impérieuse, insociable & presque défassortie à nos mœurs & à nos manieres. C'est ainsi que les ministres, affranchis de toute espece de principes, ne font pas seulement le malheur d'un pays, pendant la durée de leur autorité, mais ils alterent encore les premieres sources de la félicité publique. en affoiblissant dans un monarque le sentiment de ses devoirs, en le détournant quelquefois de ses heureux penchans, & en le décourageant, pour ainsi dire, de ses propres vertus. Enfin, le tableau que je viens de faire, donneroit lieu à une autre observation importante. Le prince, après s'être écarté quelques momens de la route de la véritable gloire, peut revenir, quand il lui plaît, à l'amour des bonnes & des grandes choses; toutes les voies lui sont ouvertes; tous les cœurs de nouveau sont prêts à l'accueillir : on a le goût d'aimer, on a le besoin d'estimer celui que la destinée a placé à la tête d'une nation, & qui, revêtu de la majesté que lui prête une longue suite d'aïcux, se montre à nous environner de tous les prestiges du diadême; on adopte avec plaisir les interprétations qui peuvent excuser sa conduite; on impute à de mauvais conseils les fautes qu'il a commises; & l'on est empressé de passer avec lui un nouveau contrat d'estime & d'espérance. Il n'en est pas de même des ministres; une semblable indulgence ne leur est point due; car ils ne peuvent rien rejeter sur les autres, & toutes leurs actions leur appartiennent : ainsi, quand ils ont une fois manqué à l'opinion publique, leurs torts vont en croissant, & chaque jour ils font plus de mal, parce qu'ils sont obligés, pour se soutenir, de redoubler d'intrigue & de dissimulation.

J'y ai bien réfléchi: la morale des princes, celle

des ministres, celle des Gouvernemens en général, est la premiere source du bonheur des peuples, la premiere sagesse des Empires; on la dédaigne, parce qu'elle n'est pas de notre invention, & l'on donne souvent la préférence à ces artifices de l'esprit, qui nous séduisent comme étant notre propre ouvrage; ou peut être qu'on en éprouve le besoin, quand on n'a plus de morale, quand on a perdu de vue ce guide sûr & fidele, ce compagnon du véritable génie, & qui, de même que lui, s'attache à tous les moyens simples & candides. Oui, la haute vertu, comme la raison supérieure, rejettent également ces ressources & ces habiletés, qui ne prennent pas leur origine dans un sentiment élevé, ou dans une grande pensée; & tandis que l'une assujettit un homme d'Etat a respecter l'honneur, la justice & la vérité, l'autre lui découvre l'union de ces principes avec l'affermissement de l'autorité, la véritable gloire & les fuccès durables de la politique; enfin, tandis que l'une le rend inquier du bonheur des peuples, l'autre lui montre comment, du sein de ce bonheur, on verroit nastre insensiblement un accord d'intérêts & de volontés. dont nous ignorons encore le dernier degré de puis fance.

Que si l'on vouloit maintenant arrêter un moment son attention sur le bonheur particulier des princes, on reconnoîtroit aisement qu'ils ont un besoin réel des idées encourageantes réunies aux opinions religieuses. Le pouvoir éminent dont ils jouissent se présentant, avec raison, à leur esprit comme un privilege unique & sigulier, ils croient devoir faire usage de ce pouvoir pour tout, & ils l'appliquent inconsidérément à accélérer, à rapprocher tous les instans de plaisir: mais, comme ils ne sauroient changer les lois de la nature, il arrive, ( 129 )

qu'en se livrant avec tant de hâte à tout ce qui se duit leur imagination, ils éprouvent, avec une égale promptitude, les tristes langueurs de l'indifférence & l'accablement de l'ennui.

Les rois. dans l'exercice de leurs sensations morales, sont exposés à des contrariétés absolument semblables; ils se trouvent, en naissant, au plus haut degré d'élévation, ensorte qu'ils ne sont jamais conduits de perspective en perspective, & ne connoissent point ces gradations qui mettent leurs suiets en mouvement au nom de la vanité, de l'amourpropre & de la fortune. Hélas! on leur obéit si promptement, leurs desirs sont si rapidement satisfaits, que leurs goûts & leurs volontés ne peuvent se renouveller avec la vîtesse nécessaire pour remplir les vuides de la vie. Ils parviendroient donc bientôt à ce terme, où l'avenir ne paroîtroit plus à leurs yeux qu'une étendue monotone, un espace sans couleur & sans forme, si le but magnifique que la religion présente à la piété, étoit couvert d'un voile, & s'il falloit désormais le considérer comme une illusion mensongere indigne de nos regards.

On apperçoit, sans doute, une source de satisfactions dans les nombreux devoirs du rang suprême; mais il faut que les princes puissent lier toutes leurs obligations à une grande idée, sa seule capable d'animer constamment les actions & les pensées de ces maîtres de la terre, qui n'ont besoin, ni de graces, ni de faveurs, ni d'avancement, ni de présences, ni d'aucune récompense de mains d'hommes, & qui ont le privilege de tout obtenir par le commandement & la volonté. Att! qu'ils se trouveroient bien, pour leur propre bonheur, de se placer quelquesois entre le monde, où ils se lasseur de leur propre puissance, & ce magnisque avenir, dont la méditation sublime les rameneroit,

avec plus de charme, à l'exercice de leur autorité! Quel plaisir ne trouveroit pas alors un monarque dans cette autorité, la source de tant de biens! Quel plaisir ne trouveroit pas à s'approcher ainsi plus près que personne, du secret de la bienfaisance divine, la plus douce & la plus consolante des pensées! Et quels momens pour lui, que ceux où, en présence du généreux ami de la nature humaine, il pourroit réfléchir, le matin, aux heureux qu'il va faire, & le soir, à ceux qu'il a fair! Quelle différence entre ces délicieux instans, dont une nation entiere ressent l'influence, & ces levers, ces couchers, connus des seuls courtisans, où le monarque en représentation, goûte le triste plaisir de voir tant d'hommes abaissés devant sa seule image? Quelle différence encore pour lui, entre ces délicieux inftans & tous ces momens de parade, au milieu defquels, ébloui par les formes adulatrices qui l'environnent, il ne peut discerner lui-même s'il est un grand prince, ou s'il n'est qu'un roi!

Enfin, nous ne devons pas le dissimuler, plus un vaste horizon se déploie aux yeux des souverains plus une immensité de devoirs se présente à leur réflexion, & plus ils ont besoin de se croire soutenus par une puissance supérieure à leur propre force : ils ont la conscience de la disproportion qui existe entre l'étendue de leur autorité & les moyens confiés à la nature humaine; & ce n'est qu'en s'appuyant contre cette colonne mystérieuse élevée par la religion , qu'ils peuvent se raffermir , & considérer , sans épouvante, que la providence les appelle à régler & à diriger le destin de tout un empire. Ce fut en meditant profondement sur l'existence d'un Dieu; ce fut en résléchissant sur l'influence & les divers rapports d'une si grande pensée, que Marc-Aurele découvrir toute l'étendue de ses devoirs, & se sentit en

même tems le courage & la volonté de les remplir. L'accord heureux & constant de ses opinions avec ses principes, a rendu son regne célebre, & en a fait une instruction éternelle de sagesse & de morale.

Nous ne faurions donc en douter; c'est à la vertu; & à la vertu étayée de toutes les opinions qui l'impriment dans le cœur de l'homme, qu'il faut désirer d'avoir à confier le dépôt facré du bonheur public; c'est elle seule qui est toujours sidelle & toujours' vigilante; c'est elle seule aussi qui peut se passer de l'aiguillon de la louange, & qui, par l'ascendant d'un grand exemple, ramene au contraire les hommes vers la connoissance de tout ce qu'ils doivent admirer.



### CHAPITRE VIII.

Objection tirée des guerres & des troubles dont les opinions religieuses ont été l'origine.

E présenterai d'abord cette objection dans toute sa force, ou plutôt je ne chercherai point à l'affoiblir; car personne n'a besoin qu'on lui rappelle tous les maux qu'une longue suite de générations eut droit de reprocher au zele aveugle & barbare du fanatisme religieux. Chacun a présent à sa mémoire ces actes multipliés d'intolérance, qui ont souillé les annales de l'histoire; chacun connoît ces scenes de discorde, de guerre & de fureur, que des controverses de théologie ont introduites parmi les hommes; chacun a pu s'instruire des malheurs qu'entraînerent après elles ces fatales entreprises, que les rares vertus d'un grand roi n'ont pu justifier. Ensin, pour entretenir dans tous les âges un souvenir suneste de l'abus qu'on a

fait du nom d'un Dieu de paix, il suffira de présenter l'image de cette journée fanguinaire, où quelques différences de dogmes devinrent un arrêt de proscription, & le signal effrayant de la plus cruelle des

frénélies.

C'est ainsi que dans tous les temps, par une abfurde tyrannie, ou par un enthousiasme féroce, on a ménagé des triomphes aux ardens détracteurs des opinions religieuses. Examinons cependant si les inductions qu'on veut tirer de ces égaremens de l'esprit humain, sont sondées sur la raison & sur la

inflice.

Je ne m'arrêterai pas à faire observer que les idées, religieuses ont souvent été le prétexte, encore plus que le véritable motif, des convulsions malheureuses dont ces opinions paroissent de nos jours l'unique origine; je ne m'arrêterai point à rappeler les divers biens politiques ; dus uniquement à, la religion, & dont les augustes monumens sont consacrés dans l'histoire : je p'emprunterai que l'appui de la raison; & c'est à un petit nombre de réflexions sim-

ples, que je bornerai cette discussion.

Réuffiroit-on à convaincre des avantages de l'anarchie, en rapportant les différens abus de l'autorité? Parviendroit on à décrier toute espece de jurisprudence, en racontant tous les maux qu'a produits la chicane? Pourroit-on jeter du mépris sur la science, en rappellant toutes les découvertes funestes qui sont dues à ses recherches? Faudroit-il étousser tous les genres d'amour-propre & d'activité, au récit des différens crimes que la cupidité, l'orgueil & l'ambition ont fait commettre ? Et devroit-on enfin désirer l'anéantissement des opinions religieuses, parce que le fanatisme les a fait servir quelquesois au malheur de l'humanité? Toutes ces questions sont semblables, & elles doivent être résolues de la même maniere :

ainsi, l'on peut dire, à l'égard des unes & à l'égard des autres, que dans tous nos intérêts & dans toutes nos passions, c'est par la sagesse & par les lumières de la raison que le bien est sépare du mal; mais on ne doit jamais confondre leur proximité avec une identité réelle.

Le fanatisme & la religion n'ont aucun rapport ensemble, quoique trop souvent ces deux idees le soient trouvées reunies. Ce n'est point le culte du pere commun des hommes; ce n'est point non plus la morale de l'évangile, dont tous les préceptes ramenent à l'indulgence & à la bonté, qui inspire l'esprit de persécution; l'on ne doit l'attribuer qu'à une aveugle démence, semblable à tous des écarts & à tous ces crimes qui deshonorent l'humanité. Mais puisque, de nos jours, les excès auxquels les hommes s'abandonnent, n'engagent point à dénoncer comme un malheur, tous les fentimens dont les passions déréglées ne font que l'intempérance, de quet droit voudroit-on refuser aux idées religieules la reconnoissance qui seur est due, parce qu'autrefois elles ont donné naillance à des haines, des troubles or des divilions malheureules 3 Il faudroit plutôt remarquer que le zele intolérant est, de tous les égaremens de l'elprit humain, celui sur lequel le progrès des lumières paroît avoir agi de la maniere la plus puissante. En effet, tandis que cette ardeur fanatique, successivement affoiblie, semble aujourd'hui toucher à Ion déclin, les désordres qui tiennent aux vallions ordinaires, à l'ambition, à l'amour de la fortune, à la foif des plaisirs, sont demeures dans toute leur force. Cependant, quel sentiment, quelle idee dominante eussent eu plus de droits à faire pardonner leurs erreurs, que la dévotion & la piété? Par quel nombre infini de blenfaits l'esprit pur de la réligion ne rachete-t-il pas les abus qui sont nés de la

fausse interprétation de ses lois? C'est à cet esprit à comme nous l'avons montré, que les hommes doivent la stabilité de l'ordre public, & les principes affermis du juste & de l'injuste : c'est à ce même esprit, que l'indigent est redevable des secours de la charité : c'est à lui que la vertu doit ses encouragemens; le malheur, ses consolations; l'innocence opprimée, son unique refuge; & la sensibilité, ses plus douces & ses plus cheres espérances. Oui, l'esprit pur de la religion nous enveloppe de par tout : il fait le charme de la fo-Tirude, le lien des sociétés, l'espoir des affections intimes; il vit en nous, autour de nous, au-delà de nous; & nous pourrions le calomnier! & nous voudrions le détruire, en souvenir des opinions tyranniques de quelques prêtres & de quelques souverains, dont nous détestons aujourd'hui les principes & la conduite !

Je seral encore une remarque, & je demanderai par quelle singularité l'on dénonce, comme un motif de réprobation contre les opinions religieuses, les anciennes guerres dont elles ont été l'origine; tandis qu'on ne s'avise jamais de contester l'importance du commerce, quoique des ruisseaux de sang soient continuellement versés pour le plus petit intérêt de ce genre? Les personnes à qui l'on a droit de présenter ce raprochement, se méprendroientelles assez dans leurs jugemens, pour mettre en parallele quelques avantages pécuniaires, dont un Etat positique ne jouit jamais qu'aux dépens d'un autre, avec ces biens aussi précieux qu'universels, dont les idées religieuses sont l'origine & l'appui?

ploie pour attaquer ces opinions, le plus frivole, fans doute, est celui qui tire toute sa force des erreurs & des fautes dont le temps présent ne sour-

( 129 )

nit plus d'exemples. Que diroit-on si, au moment où un superbe édifice commenceroit à être affermi sur ses bases, on exhortoit à le renversor, en faisant le récit de tous les accidens que son élévation a causés?

Jettons donc un regard douloureux sur les époques de l'histoire, où l'on a fait de la religion un sujet de guerre & de cruauté: opposons au retour de ces scenes sanglantes, opposons à l'esprit d'intolérance toutes les forces de la sagesse & tous les enseignemens de cette religion elle-même, que l'on prétend servir par un aveugle zele. Mais loin de nous affranchir du respect que nous devons aux opinions salutaires, dont les hommes ont abusé, ervons-nous de l'expérience, comme d'un nouveau désenseur contre les écarts de l'imagination & les surprises de nos passions. (1)

**₩:---:** 

#### CHAPITRE IX.

Examen d'une autre objection. Jour du repos.

E ne mettrai point au rang des objections que je dois discuter; je ne comprendrai point dans le nombre des raisonnemens qu'il est important d'approfondir, ni les opinions diverses sur telle ou telle partie du culte religieux, ni les difficultés élevées contre l'adoption de quelque idée dogmatique jugée essentielle par les uns, & considérée avec indissérence par les autres: ce n'est pas un traité de con-

<sup>(1)</sup> l'aurois étendu davantage ce chapitre, fi je ne devois pas faire quelques réflexions générales sur l'intolérance, dans une autre partie de cet ouvrage,

R

proverse théologique que j'ai eu intention de composer; c'est encore moins la doctrine d'une Eglise que je voudrois opposer à celle d'une autre; il n'en est aucune qui ne lie la morale aux commandemens d'un Être suprême; il n'en est aucune qui ne voiedans le culte public l'expression respectueuse d'un senriment d'amour & de reconnoissance envers le fouverain auteur de la nature. Ainsi, les personnes même qui croiroient appercevoir quelque imperfection dans le système, ou dans les formes du culte en usage chez nne nation, n'auroient pas le droit de se servir d'une pareille considération, pour contester l'utilité des opinions religieuses; puisque les réflexions qui viennent d'être présentées sur l'importance de ces opinions, peuvent être également appliquées à la doctrine de tous les pays, & aux principes de toutes les sectes.

Je ne m'arrêterai donc qu'à la seule difficulté qui intéresse indistinctement les diverses religions de

l'Europe.

L'adoption d'un culte public, & la nécessité d'y consacrer au moins un jour chaque semaine, entraînent, dit-on, une suspension de travail trop fréquente; & cette suspension nuit à la richesse de l'étar, & diminue les ressources des particuliers.

Je pourrois d'abord observer qu'une semblable objection paroîtroit bien foible, si on la rapprochoit des grands avantages dont les hommes sont redevables aux opinions religieuses. Un accroissement de richesse ne peut jamais être mis en balance avec l'ordre, la morale & le bonheur. Mais je dois aller plus loin, & montrer que le jour de repos, consacré parmi nous à l'observation du culte public, ne porte point de dommage à la force politique, & qu'une semblable institution, loin d'être contraire aux intérêts du peuple, les protege & les favorise;

( 121 )

&, comme c'est toujours à de tels intérêts que le donne la primauté dans mon cœur, je commencerai par démontrer, en peu de mots, l'exactitude

de ma derniere proposition.

On auroit tort de croire que, dans un espace de temps donné, les hommes obligés, par l'inégalité des propriétés, à vivre du travail de leurs mains, eussent plus de moyens d'améliorer leur situation, si, par les lois de la religion, ils n'étoient pas dans l'obligation de cesser, chaque semaine, ce

travail pendant un jour.

Il faut , pour appercevoir cette vérité , examiner d'abord qu'elle est aujourd'hui la base de la mesure des salaires : elle ne consiste point dans une proportion réelle entre le travail & sa récompense. En effet, si l'on consultoit uniquement les lumieres de la raison & de l'équité, personne, je crois, n'oseroit prononcer que le plus étroit nécessaire physique est le véritable prix d'un travail fatigant & pénible. qui commence à l'aube du jour, & ne finit qu'au coucher du soleil : on ne pourroit soutenir, qu'entouré de son luxe, & au sein d'une molle oissveté. le riche ne dût accorder aucune autre rétribution à ceux qui vouent leur temps & leurs forces à grossir ses revenus, & à multiplier ses jouissances. Ce n'est donc point sur des principes & des rapports établis par une raison naturelle ou résléchie, que le salaire de la multitude des hommes a été fixé; c'est un traité de force & de contrainte, qui dérive uniquement de l'empire de la puissance, & du joug que la foiblesse est obligée de subir. Le possesseur d'un vaste domaine verroit toutes ses richesses s'évanouir, si des serviteurs nombreux ne venoient pas labourer ses terres, les remuer d'un bras vigoureux. & rapporter, dans ses greniers, les productions diwerses qu'ils recueillent pour lui chaque année : mais

comme le nombre des hommes sans propriétés est immense, leur concurrence, & le besoin pressant qu'ils ont de travailler pour vivre, les oblige à recevoir la loi de celui qui peut, au sein de l'aisance, attendre paissiblement leurs services; & il résulte de ces relations habituelles entre le riche & le pauvre, que le salaire de tous les travaux grossiers est constamment réduit au terme le plus extrême, c'est-à-dire, à la récompense suffisante pour satisfaire jour-nellement aux besoins les plus indispensables.

Ce système p sé, s'il étoit possible que, par une révolution de la nature, l'homme vécût & conservat ses forces, sans destiner chaque jour quelques heures au repos & au sommeil, il est hors de doute qu'on lui demanderoit en peu de temps un travail de vingt heures, pour le même prix accordé main-

tenant à un travail de douze.

Or, par une affimilation parfaite à l'hypothese que je viens de présenter, supposé qu'une révolution morale permît à tous les ouvriers de travailler sept jours de la femaine, il est hors de doute qu'en pen de temps on exigeroit d'eux le travail de ces sept jours pour le même prix accordé maintenant au travail de six; & ce nivellement s'exécuteroit par la baisse successive du prix de la journée. La classe de la fociété qui, en usant de sa puissance, a réglé les salaires actuels, non sur des rapports indiqués par la raison & par l'équité, mais sur la valeur des besoins indispensables d'un homme de peine, cette même classe si éclairée sur ses intérêts, sauroit bien appercevoir que le peuple, avec un jour de gain de plus par semaine, pourroit souscrire à la diminution d'un septieme sur le prix de sa main-d'œuvre, & conserver en même temps son ancien état. Ainsi, quoique dans les premiers temps, & avant que la mévolution fut complete, tous ceux qui vivent du

travail de leurs mains, croiroient avoir acquis une ressource nouvelle, & verroient momentanément leurs bénéfices augmentés, ils ne tarderoient pas à être ramenés à leur précédente fortune; car il en est des rapports de l'ordre focial comme des lois d'équilibre du monde physique, où tout le combine; le range , & prend fon affiette , d'après les lois immuables de la proportion des forces.

Les hommes dénués de propriété, après avoir été trompés quelques temps, ne gagneroient donc qu'un accroissement de travail à l'abolition du jour de repos; & , comme cette vérité ne se présente pas naturellement à l'esprit, on doit considérer comme un service essentiel de la religion, d'avoir garanti le plus grand nombre des hommes , d'un degré d'oppression, au-devant duquel ils seroient allés teux-mêmes aveuglément, s'ils avoient été libres de faire un choix.

Les travaux fournaliers d'une des classes de la société, surpassent la mesure raisonnable de ses forces, & avancent les jours de la décrépitude; il étoit donc d'une nécessité absolue que le cours habituel de ces travaux fût de temps en temps sufpendu; mais comme le peuple, environné de besoins de tout genre, doit être séduit par la plus légere apparence d'un nouveau profit; il falloit encore, pour son bonheur, que l'interruption de ses fatigues, fixée par un devoir religieux, ne lui parût pas le prix volontaire d'un facrifice de fortune . & ne lui laissar pas de regrets. Enfin, il se complast dans ces époques, qui, de sept jours en sept jours, apportent un petit changement à son genre de vie; & il a besoin de ce changement, pour n'être pas attrifté par une suite continuelle & monotone des mêmes occupations & des mêmes efforts. Aussi, quand on prétendroit subtilement que le peuple est

(\* 134 ),

moins heureux dans son jour de repos que dans ses jours de travail, il seroit au moins vrai que ces derniers sont adoucis par la perspective de l'autre: il est des hommes si malheureux, si étroitement circonscrits dans leurs sentimens d'ambition, que la plus petite variété leur tient lieu d'espérance. Il me semble encore qu'il se glisse dans le cœur des gens du peuple, quelques pensées propres à relever un peu leurs sentimens abattus, lorsqu'un jour par semaine ils se revêtent d'un habit qui les rapproche extérieurement des autres citoyens; lorsque, ce jour, ils sont maîtres absolus de leurs temps, & peuvent se dire ainsi quelquesois: & moi aussi, je suis libre. (1)

Je dois maintenant examiner la seconde proposin

tion que j'ai indiquée...;

Vous avez fait voir, me dira-t-on, que la multiplication des jours de travail occasionneroit une réduction dans le prix de la main-d'œuvre: ainsi, l'on a droit de vous demander si un pareil résultat ne favoriseroit pas le commerce, & ne contribueroit

<sup>(1)</sup> Ces diverses réflexions sont d'autant plus nécessaires dans le lieu où je vis, que depuis peu de temps on se permet, à Paris, de faire travailler les ouvriers le Dimanche : on voit cette pratique publiquement mise en usage au nouveau pont qui se construit sur la Seine, comme si un ouvrage de simple commodité étoit tellement pressé, que toutes les lois duffent être dédaignées pour en hâter l'exécution. Les ouvriers, dira-t-on, sont fort contens de gazner une journée de plus par semaine. Sans doute, en ne voyant que l'instant présent, ils ont raison de penser ainsi; mais c'est au gouvernement à considérer, dans un plus grand espace, les intérêts de cette partie de la société, qui est par-tout si aveugle, ou si bornée dans ses calculs; & les chefs de l'église doivent examiner aussi si le changement subit d'un usage ancien parmi les hommes, ne peut pas faire naître l'idée d'un affoibliffement dans l'esprit religieux. Les nations où cet esprit s'est le mieux conservé, ont le plus grand respect pour l'institution du jour de repos.

pas de cette maniere, à l'accroissement de la force politique. Sans doute, on peut confidérer sous ce point de vue la diminution du prix de l'industrie; mais la force politique étant toujours une idée relative, & qui dérive d'une comparaison ou d'un rapport avec les autres états souverains, cette force ne peut jamais être augmentée ni diminuée par une circonstance commune à tous les pays de l'Europe. Le royaume qui, dans sa barbare ambition, aboliroit le jour du repos établi par les lois de la religion, se procureroit probablement un degré de supériorité, si seul il adoptoit un pareil changement; mais au moment où tous les souverains suivroient cet exemple, les proportions anciennes, qui fixent aujourd'hui les avantages respectifs des diverses nations commerçantes, ne seroient point altérées. Cependant, le même raisonnement doit servir à faire connoître qu'un pays, où les temps d'inaction sont trop multipliés, a nécessairement un désavantage politique, relativement aux états où le dimanche & & les époques solemnelles sont les seuls jours de repos, prescrits par la religion du pays, & autorisés par les lois du gouvernement.

Concluons de ces diverses observations, que soin de faire un reproche aux opinions religieuses du jour de repos, consacré chaque semaine au culte public, on doit reconnoître avec plaisir qu'une telle institution est devenue un acte précieux de biensaisance envers cette classe nombreuse des habitans de la terre, la plus digne d'intérêt & de protection; envers cette classe à qui l'on demande tant, & à qui l'on rend si peu; envers cette classe infortunée, dont la jeunesse & l'âge mûr sont dévorés par les riches, & que l'on abandonne à elle-même, quand le moment est venu, où elle n'a plus de force que pour prier & pour verser des larmes.

## CHAPITRE X.

Observation sur une circonstance particuliere du culte public.

L ne suffit pas que les chess de l'état soient persuadés de l'influence des opinions religieuses sur la morale & sur le bonheur des hommes; ils doivent encore s'occuper des moyens les plus propres à entretenir cette action salutaire; & sous un pareil rapport, toutes les parties du culte public deviennent de la plus grande importance. Elevé dans une religion où l'on a cru se rapprocher des premieres idées du christianisme, en adoptant, sur plusieurs points, des principes différens de la foi catholique. je ne pourrois, sans manquer de sagesse, approfondir aucune des questions qui divisent les deux églises, je le ferois même sans utilité, tant nous sommes disposés à rapporter aux préjugés de naifsance, les idées qui appartiennent le plus aux sentimens & à la pensée d'un homme en particulier : nous aimons à juger de tout par de grands traits; cette maniere foulage notre paresse, mais elle nous écarte souvent de la vérité. Il me semble cependant que les esprits sont assez éclairés aujourd'hui, pour qu'il soit permis d'inviter les chefs de l'église & du gouvernement, dans les pays catholiques, à examiner attentivement, s'il n'est pas temps de faire un plus grand usage de la langue vulgaire; & si l'on n'est pas averti, par la dégradation sensible des mœurs, d'apporter quelque changement à cette partie du service divin.

Ce n'est qu'au milieu de la grande messe, qu'on adresse

adresse aux habitans des campagnes quelques exhortations dans leur langue : il étoit naturel de considérer ce moment comme le plus propre à disposer les esprits au respect & à l'attention; mais peut-être que la pompe même d'une auguste cérémonie, en saissifant fortement l'imagination, distrait les gens du peuple de l'importance des autres parties du culte divin; & il n'est pas rare, dans plusieurs campagnes, de voir beaucoup d'hommes sortir de l'église pendant le prône, & y rentrer à l'instant de la consécration.

Je crois aussi que les prieres publiques devroient être constamment en langue vulgaire; car, susceptibles si facilement d'un mouvement sensible, & d'une onction touchante, il n'est aucun discours religieux qui sympatise davantage avec la foiblesse humaine; & comme elles se servent de nos besoins & de nos inquiétudes pour nous élever à l'Etre suprême; elles font choix du meilleur de tous les liens, pour captiver la multitude.

Je dois faire observer encore, qu'une partie des gens de campagne, sur-tout dans certaines saisons de l'année, n'affistent qu'à la messe du matin, & alors ils sont témoins simplement d'une cérémonie religieuse. (1) Cependant, si l'usage & la liberté de travailler le dimanche s'étendoient davantage, le peuple des campagnes, se bornant de plus en plus à cette premiere messe, n'entendroit, dans toute l'an née; ni discours instructif, ni lecture édifiante, n priere dans sa propre langue.

Il y a surement quelque chose à changer dans ces institutions religieuses, pour les faire servir plus efficacement au soutien de la morale, & à la consolation de la plus nombreuse partie de la race hu-

<sup>(1)</sup> Cette messe est communément une messe basse.

maine. Le peuple des campagnes, dont les travaux composent notre richesse, doit être soigné avec une inquiétude paternelle; & puisqu'il n'est point exposé aux passions déréglées qui trouvent un aliment dans les villes; puisque des moyens doux & sages sussirioient encore pour l'entretenir dans l'habitude de ses devoirs, les chess de l'église & de l'état ont à répondre, en quelque maniere; de ses mœurs & de ses inclinations.

# CHAPITRE XI.

Que la seule idée d'un Dieu suffiroit pour servir d'appui à la morale.

APrès avoir montré que la morale a besoin d'un appui surnaturel, on a droit d'attendre de nous, que nous cherchions à développer les rapports intimes & immédiats qui unissent ensemble l'amour de la vertu, l'observation de l'ordre & les opinions religieuses. J'essaire donc d'approsondir une si importante question; & pour arriver à la vérité, je suivrai d'abord le cours de ces sentimens simples & de ces pensées primitives qui peuvent guider l'esprit & le cœur de l'homme, dans quelque pays & sous quelque climat que le ciel l'ait fait naître.

Je n'ai pas besoin de le dire : c'est à la seule idée d'un Dieu, qu'il est facile d'unir toute la légissation

morale & le système entier de nos devoirs.

L'univers, nonobstant sa magnificence & son immensité, féroit semblable au néant, si son aureur suprême ne l'avoit pas peuplé d'êtres intelligens & sensibles, capables de contempler tant de merveilles, & d'être heureux par elles; mais les facultés ( 139)

dont nous sommes doués, la conscience que nous en avons, la liberté qui nous sert à en faire usage, tout nous annonce que nous sommes unis à une grande combinaison, & que nous avons un rôle à jouer dans la vaste scene du monde.

La raison la plus simple & la plus ressemblante à un instinct, eut suffi pour nous mettre en état de veiller sur notre être physique, & pour nous tenir concentrés dans le sentiment de nous-mêmes; il n'en eut pas fallu davantage pour une si petite administration. Ainli, quand je vois notre esprit susceptible d'une perfection continuella, quand je vois les hommes jouir du singulier pouvoir de s'entre-aider & de se communiquer leurs idées, quand je fixe mon attention sur nos inclinatious sociales & sur toutes les qualités relatives qui composent notre nature, je ne puis m'empêcher de penser que nous avons un plan de conduite à suivre envers les autres, je ne puis m'empecher de croire que dans notre passage sur la terre. nous avons des menagemens à observer, des obstacles à vaincre, des facrifices à faire, & des obligations à remplir.

Les hommes semplent donc guidés vers la morale, par les plus beaux dons de la nature, & par tout ce qu'ils ont en eux de sublime; mais on doit remarquer comme un rapprochement singulier, que leurs beloins aussi & leur extrême foiblesse les conduisent au même but.

Quel est, en esser, le mouvement dont je suis anime, quand je réséchis sur les lois impérieuses auxquelles je me trouve asservi . Et quand l'arrête mes regards sur le spectacle étonnant de grandeur. Et de magniscence, dont on m'a rendu le témoin ! Frappé d'un pareil contraste, l'élève sans cesse mon ame vers le souverain maître des événemens . Et je suis entrainé par instinct et par un senument raisonné, à

( 140 )

hi adresser mes prieres. Il semble au matheureux qu'il faut si peu de chose, pour le délivrer du danger qui le ménace, & pour éloigner la douleur dont il est tourmenté, qu'à l'aspect de tant de prodiges au-dessus de son entendement, il implore, il invoque la compassion de celui dont la formidable, phissance éclate de toutes parts. Mais pourrai-je imaginer que cet Etre suprême ne soit un Dieu que pour moi ? pourrai-je penser que seul je sois sous la protection? que seul je sois digne de son intérêt & de la bonté? Cependant, si les hommes, mes semblables, partagent avec moi les droits que je réclame, les espérances que je conçois, comment oserai-je demander d'être préservé d'un mai que je veux faire aux autres ! comment oferai-je folliciter la benédiction du Ciel sur mes entreprises, quand je médite un moven de praverser injustement celles d'autrui ? commessi formerai je des vœux pour être affranchi d'un jous qui m'accable, lorsque j'exerce , envers mes inte rieurs, les vexations les plus tyramiques Mini, le mécontentement de son propre état, la crainte de l'avenir, l'irritation, entretenue par, l'infortune, tous ces fentimens, qui engagent à troubler l'ordre focial, prennent tin autre caractère, ou se modifient du moins fenfilisement, lorsque, des ses premieres pei-nes; l'homme peut s'élever à Dieu par ses vœux, & que cependant il note le faite avec un cœur fouille par des intentions criminelles. Ce n'eft pas seuleffieill la priere qui hous ramene

Ce n'est pas seusessielles priere qui nous raméne vers la morale; une autre confinialication aveo? Fife supreme stous conduit au même but c'est le sentiment de la reconnoissance. L'homme, persuadé de l'existence d'une souveraine puissance, & qui se passe à rapporter à la protection divine ses successies de sonheur, ressent en même temps le besoin d'exprimer sa gratifule; or ne pouvair sien pour cultifies qui puis qui pour cultifise passe per se pouvair se pour cultifis qui pour se pour se pouvair se pour cultifiste pour se pour

141

eft au-dessus de tout, il cherche à se former une idée des perfections de cet Etre suprême, afin d'apprendre à discerner le système de conduite le plus conforme aux traits distinctifs de ce beau modele. Et d'abord, quelles réflexions s'emparent de notre esprit; quels mouvemens agitent nos ames, lorsque nous contemplons l'univers? Nous admirons, avec respect, cette magnifique harmonie, qui est le réfultat incompréhensible d'une multitude innombrable de forces & de propriétés différentes : frappés de ce vaste ensemble, où l'on découvre un accord si parfair, comment ne serions-nous pas entraînés à confidérer l'ordre comme un des signes distinctifs de La sagelle & de la volonté du maître du monde ? Et comment ne croirions-nous pas lui rendre un culte, en failant ulage, dans le même esprit, de la liberte intelligente dont il nous a fait don? Alors, dans la composition de l'architecture, sociale, cette œuvre qui nous a été confiée, nous chercherons à nous peneirer des idées de lageste & de proportion dont le spectacle de la nature nous présente un si grand exemple; alors, dans l'établissement des rapports qui unissent les hommes entre eux, nous étudierons, avec soin, les lois de l'ordre moral, & nous les trouverons toutes fondées sur cette réciprocité de devoirs, qui soumet à un mouvement régulier le choc L'iexplosion des divers intérêts personnels : enfin, l'idée d'un Dieu, createur, régénérateur & conservateur de l'univers, par des lois invariables, & par un enchaînement continuel des mêmes causes & des mêmes effets, semble nous appeler à la conception d'une morale universelle, qui, en imitation des relforts inconnus du monde physique, soit comme le lien nécessaire de cette succession d'êtres intelligens qui, toujours avec les mêmes passions, viennent, passent & reparoissent sur la terre, pour se cherchef

ou se fuir, s'entre aider ou se nuire, selon la force ou la foiblesse du nœud qui les unir, & selon la sagesse ou la déraison des lois & des principes qui di-

rigent leurs opinions.

L'étude attentive de l'homme & de sa nature. doit contribuer à nous affermir dans l'idée nous venons d'indiquer. On ne peut, en effer, considérer la prodigieuse disférence qui existe entre les esprits & parmi les caracteres; on ne peut arrêter son attention sur le terme extrême auduel cette différence peut être portée par la perse&ibilité dont ils sont inégalement susceptibles; on ne peut enfin réfléchir sur une pareille constitution, sans être conduit à penser que le contre-poids de ces moyens extraordinaires de force & d'usurpation, devoit provenir de l'empire de la raison, de cent autorité singuliere, qui peut seule établir, entre les hommes, des rapports de justice & de convenance, propres à entretenir l'équilibre & l'harmonie au milieu de tant de disparités : c'est ainsi que le respect pour la morale semble faire évidemment partie des vues générales & de l'idée primitive du liprême ordonnateur de l'univers. Et quel plaisir ne trouvet-on pas dans la persualion que le culte de la vertu, que l'observation des lois d'ordre nous offrent le moyen de plaire à notre divin bienfaiteur! C'est la seule espérance que nous avons de pouvoir con-courir, dans notre foiblesse, à l'exécution de ses grandes penses; & entourés de tant de biens, environnés de tant de lignes d'une protection par-culiere, quel prix ne devons nous pas atracher à ce moyen de communication & de correspondance avec le souverain auteur de notre existence ? Ainst donc, les hommages de reconnoissance & d'ado-tation que nous rendons à la divinité, nous ramesent à un sentiment de respect pour les lois de la

inorale; & ce sentiment, à son tour, sert à entretenir continuellement en nous l'idée d'un Etre

fuprême.

Indépendamment des réflexions que nous venons de présenter, la morale, considérée dans toute son ctendue, a besoin d'être affermie par cette disposition de l'ame, qui nous attache au bonheur des autres: & c'est encore dans une des plus éclatantes perfections de la divinité, que nous trouvons le premier modele de ce précieux sentiment. Oui l'on ne peut en disconvenir : ou notre existence ne tient à aucune cause, ou nous la devons à la bonté B'un Etre suprême. La vie, on le dira sans doute. est un mélange de peines & de plaisirs: mais, si nous sommes justes, nous conviendrons que les momens où elle cesse de nous paroître un bienfait. ne sont épars qu'à grande distance, dans le cours de nos années: la jeunesse, cet âge qu'une si grande partie du genre humain ne franchit jamais, considere l'existence comme le plus doux des enchantemens; & les autres faisons de la vie nous offrent plailirs moins anîmés, sans doute, mais qui s'accordent davantage avec les progrès de nos lumieres & l'accroissement de notre expérience.

Il est vrai que pour s'affranchir d'un sentiment de reconnoissance, on se demande souvent: qui de nous voudroit revivre, à condition de parcourir une seconde fois sa carrière, & de retourner pas à pas sur les mêmes traces? La réponse à une semblable question, ne sauroit fixer notre jugement sur le prix du bienfait que nous avons reçu; car, lorsque nous regardons la vie en arriere, nous la voyons dépouillée de ses deux principaux ornemens, la curiosité & l'espérance; & ce n'est point dans cet état qu'elle nous a été donnée, & que nous en

avons joui.

Il est peut-être hors de notre pouvoir de nous replacer, par la pensée, dans les situations où l'imagination faisoit un de nos délices; c'est un souf-fle léger qui ne s'attache point à notre mémoire: il faut croire au bonheur de l'existence, parce que nous envisageons, avec estroi, le moment où nous servisageons, avec estroi, le moment où nous servisageons d'y renoncer: mais, comme ce bonheur est composé des plaisirs présens & de ceux en plus grand nombre qui tiennent à l'aspect de l'avenir, nous cessons d'être de bons juges du prix de la vie, quand cet avenir ne se présente plus à nos yeux que sous la forme du passé; car nous ne saurions apprécier avec un souvenir languissant, ce que nous avons aimé dans nos momens d'est-

pérance.

Les maux physiques ne sont, ni le but, ni la condition de notre nature; ils en sont l'accident: le bonheur de l'enfance, qui nous montre dans sa premiere pureté l'ouvrage de la divinité, indique visiblement la bonté de cet Etre suprême; & comment ne croirions-nous pas que nous devons notre origine à une intention bienfaisante, puisque c'est le desir du bonheur qui nous a été donné pour servir de mobile à toutes nos actions? Ah! que nous parlerions mieux de la vie, si nous n'en avions pas corrompu les douceurs par des sentimens factices. que nous avons substitués à notre nature; si nous n'avions pas voulu soumettre tant de choses réelles à l'orgueil & à la vanité; & si, au lieu de nous entreaider tous pour être heureux, nous ne nous étions pas occupés effentiellement d'enchaîner les autres à notre fortune, & de les tenir au-dessous de nous! Sans doute quelques peines se mêlent à notre admirable existence; mais combien n'en est-il pas que te monde, dans sa beauté simple, ne nous eut jamais fair connoître! Rapprochons nous de la plus grande

grande des penfées, & nous serons moins serrés contre les objets de jalousse qui nous oppressent

& qui nous tourmentent.

C'est à l'aspect de quelques événemens épars; c'est dans quelques circonstances particulieres, que nous élevons des doutes sur la bonté du Dieu de l'univers: mais nous la retrouvons, cette bonté, toutes les fois que nous rapprochons les détails qui nous blessent du grand ensemble dont ils font partie: nous découvrons alors que les malheurs dont nous sommes si promptement offenses, sont une fimple dépendance d'un système général, où tous les caracteres d'une bienfaisance intelligente sont évidemment tracés. Il faut donc chercher, dans cette vaste ordonnance, les intentions du souverain auteur de la nature; c'est-là qu'est son esprit; c'estlà qu'est sa pensée; & en nous livrant à une pareille méditation, nous reviendrons toujours à un sentiment de respect & de reconnoissance. Cette idée simple est fort étendue dans ses applications; il me femble fur-tout qu'elle nous fert de consolation dans les maux de la vie; l'homme qui s'en pénetre peut se dire à lui-même : les peines passageres auxquelles je suis soumis, sont peut-être un des effets inévitables de cette harmonie universelle, la plus généreuse & la plus étendue de toutes les conceptions. Ainsi, dans les instans où je me plains de mon sort, ie ne dois point, pour cela, me croire abandonné; je ne dois point faire un reproche à celui dont l'infinie sagesse est présente à mes yeux; à celui dont les lois générales m'ont paru il souvent l'expression sensible d'une véritable bonté.

C'est en vain, dira-t-on; c'est en vain que vous voudriez nous occuper de ces considérations; nous nous en tenons à remarquer que notre bonheur, sur la serre, est au moins fort inférieur à la destinée

Widnt notre imagination se forme aisément le tableau; Ex nous ne saurions reconnoître, dans une disposition semblable, la réunion de persections, qui doit être

l'attribut d'un Etre suprême.

Cette objection est présentée sous différences formes. dans les écrits de tous les ennemis des opinions religieuses; & l'on en tire des conséquences, tantôt contre la bonté de Dieu, tantôt contre sa puissance, & tantôt aussi contre sa sagesse, ou son esprit de justice. Il faudroit, pour résoudre évidemment de pareilles difficultés, être en état de se former une idée de la perfection d'un Etre infini: mais, dans toutes nos tentatives, nous ne faisons autre chose que porter à l'extrême chacune des qualités dont nous avois un premier sentiment; au lieu que la perfection, dans les œuvres du Créateur, confiste peut-être dans une sorte de gradation & d'harmonie dont nous ne pouvons, ni embrasser, ni pénétrer le secret, & nous devons d'autant plus nous défier du procédé que nous employons pour juger de l'essence de la divinité. qu'en nous bornant seulement à concilier ensemble sa souveraine puissance & sa parsaire bonté, nous ne fixerions jamais le terme où ces deux propriétés se trouveroient en équation; car, après avoir épuise toutes les suppositions, on demanderoit encore pourquoi le nombre des êtres sensibles & susceptibles de bonheur, n'est pas plus étendu; on demanderoit pourquoi chaque grain de sable n'est pas un de ces êtres, pourquoi même il n'en contient pas un nombre égal à cette subdivision à l'infini dont nous nous formons l'idée; enfin, d'extrême en extrême, & toujours en arguant de la souveraine puissance, la moindre matiere inanimée, le moindre vuide dans la nature, paroîtroient une limite à la bonté de l'Etre suprême. On voit ainsi jusques à quel point on peut s'égarer, quand on abandonne les fentimens simples &

rapprochés de nous, pour les vagues excussions de l'ef-

prit métaphysique.

Il me semble qu'à défaut d'autres indices, c'est de la puissance de Dieu qu'on tireroit une démonstration de sa bonté; car cette puissance nous avertit, à chaque instant, que si le souverain maître du monde eut voulu le mal des êtres sensibles, il auroit eu, pour remplir cette intention, des moyens aussi rapides que multipliés. Il n'avoit besoin, ni de créer des mondes. ni de les faire briller d'une pompe éclarante; un gouffre épouvantable & des ténebres éternelles eussent fuffi pour accumuler ensemble des êtres infortunés, & pour jouir du sentiment de leurs peines. Mais éloignons ces affreuses images, & laissons nous aller aux mous ve mens d'une juste reconnoissance; nous nous empresserons alors à rendre hommage à ce caractere ineffaçable d'amour & de bonté que nous voyons empreint dans toute la nature. Une puissance inconnue ouvre nos yeux à la lumiere, & nous admet; au spectacle des merveilles de l'univers : elle éveille en nous ces sens enchanteurs, qui nous instruisent les premiers du charme de notre existence; elle nous enrichit de ces dons intellectuels, qui rassemblene autour de nous, & les ages passes, & les temps à venir; elle nous confie, de bonne heure, un empire & une domination; en nous investissant de ces deux sublimes facultés, la volonté & le libre arbitraire; enfin, elle nous rend sensibles au doux plaisir d'aimer & d'être aimés; & lorsque, par l'effet d'un plan général, dont nous ne pouvons juger qu'imparfaitement, elle répand cà & là quelques peines sur la route de notre vie, elle semble vouloir les adoucir, en nous montrant toujours l'avenir à travers le voile ingénieux de l'imagination & de l'espérance. Seroit-ce sans aucun intérêt, seroit-ce donc sans aucune bonté, que ce magnifique système auroit été conçu, & qu'un superbe enchaînement de merveilles & de prodiges serviroit à le consacrer? Que serions nous donc aux regards de l'Eternel, s'il ne savoit point aimer? Ce n'est pas nous qui ornons son majestueux univers; ce n'est pas nous qui faisons lever le soleil, & qui prêtons à l'aurore ses magnisiques couleurs; ce n'est pas nous qui couvrons la terre de ses brillantes parures; ce n'est pas nous qui faisons mouvoir les globes célestes dans l'espace immense des airs; ce n'est pas nous non plus qui assistons aux conseils du maître du monde, & qui lui saisons part de notre sagesse: nous ne serions donc rien à ses yeux, s'il étoit indissérent à notre reconnoissance, & s'il ne prenoit aucua plaisir au bonheur de ses créatures.

Enfin, quand nous détournerions notre attention de tant de signes frappans de la bonté de Dien. quand ils seroient tous effacés de notre mémoire. nous trouverions encore; au fond de notre cœur in indice suffisant de cette vérité consolante; nous verrions que nous fommes nous-mêmes bons & aimans, quand nul intérêt passionné ne vient nous pervertir, & nous serions conduits à penser qu'une pareille inclination, dans un être qui a tout reçu, qui me tient rien de ses propres forces, doit être nécesfairement l'empreinte d'une nature divine, la feuk qui soit un éternel modele. C'est pour glorisser ce fentiment, que nous devons le rapporter sans cesse à l'idée d'un Etre suprême; car il y a, n'en doutons point, une correspondance d'instinct & de réflexion, entre nos vertus & les perfections de celui qui est l'origine de toutes choses; & pourvu que nous ne resiftions point à nos mouvemens naturels, nous appercevrons de ces mêmes perfections, tout ce qui suffit pour exciter notre culte & notre adoration . & tout ce qu'il faut sur-tout pour servir d'exemple à noue conduite. & de principe à notre morale.

JE dois maintenant examiner quelques objections importantes; car, pourquoi craindrois-je de les préfenter? L'amour-propre de système & d'opinion ne peut exister, en traitant un sujet sur lequel tant d'autres ont passé, & qui appartient également à tous les hommes. Seulement il est permis, en cherchant la vérité, de désirer avec ardeur de la trouver réunie aux sentimens qui font notre bonheur, & aux principes qui sont le fondement de l'or-

dre public.

On convient, dit-on, qu'il est plusieurs perseczions de l'Etre suprême, dont l'étude & la connois fance doivent servir de soutien aux lois de la morale; mais une des propriétés essentielles de l'essence divine renverse tout cet édifice; c'est la prescience infinie: car, si Dieu connoît à l'avance ce que nous ferons', il s'ensuit que toutes nos actions font irrévocablement déterminées, & qu'ainsi l'homme n'est point libre. Cependant, si telle étoit sa condition, il ne paroîtroit susceptible, ni de blâme, ni de louange; il ne devroit avoir aucun moyen de plaire ou de déplaire à l'Erre fuprême ; & les idées de bien & de mal, de vice & de vertu, seroient absolument chimériques. Je ferai d'abord a cette objection une réponse très - simple . mais très-décifive: c'est que si, contre toute apparence, on parvenoit à me persuader qu'il existe une contradiction absolue entre la liberté de l'homme & la prescience universelle de la divinité. c'est sur la nature & l'étendue de cette prescience que se tourneroient mes doutes; car, forcé de choisir, je me défierois plutôt d'un jugement de mon esprit, que d'une opinion dont un sentiment intime m'auroit donné la persuasion. C'est parces mêmes considérations, qu'il sera toujours impossible de prouver sing hommes qu'ils ne sont pas libres : on ne sautoit, en esset, essayer d'y parvenir, qu'à s'aide det raisonnement; & le raisonnement étant déjà un commencement d'art, une sorte de combinaison extérieure de la réslexion, ce moyen, en quelque maniere hors de nous, ne sauroir suffire pour détruire notre croyance à une faculté qui est en nous, & qui semble même la premiere dont nous ayons eu

la conscience & la perception.

Nous éprouvons distinctement les limites de nos facultés, dans les efforts que nous faisons pour acquérir une juste idée de la prescience divine : nous supposons bien que Dieu prévoit, avec certitude, ce que nous conjecturons confusément; & en reculant, sans fin, toutes les bornes qui se présentent à notre esprit, nous proportionnons, en imagination, les connoissances du Créateur à l'innmensité de l'espace, & à l'infinité des temps; mais au-delà de ces idées vagues & communes, nous nous égarons dans toutes nos spéculations. Comment, en effet, nous qui ne connoissons pas la na-, ture de nottre ame, pourrions-nous déterminer l'efsence de la prescience divine? comment pourrionsnous connoître si cette prescience est l'esset d'un calcul rapide de la part de celui qui embrasse d'un coupd'œil les rapports & les effers de toutes les causes morales & phyliques? comment pourrions - nous. discerner si cette prescience est, pour un Etre infini. distincte de la simple science? comment pourrions-nous connoître si cet Etre, par une propriété hors de notre conception, n'est pas avant & après les événemens; s'il n'est pas, en quelque maniere. le temps intellectuel; & si nos divisions de siecles & d'années ne disparoissent pas devant son immobile existence & son éternelle durée?

Il résulte cependant de ces réflexions, que dans les liens de l'ignorance où nous sommes tenus, nous ne

pouvons jamais particularifer la prescience divine, & qu'ainsi nous sommes réduits à examiner si cette prescience, considérée d'une maniere générale, est incompatible avec la liberté des hommes.

On ne fauroit, ce me semble, adopter une pareille opinion. Ce n'est pas la prescience qui détermine les événemens futurs; car la simple connoisfance de l'avenir ne fait pas l'avenir. Ce n'est pas la prescience qui nécessite les actions des hommes. parce qu'elle ne change point l'ordre naturel des choses; mais tous les événemens futurs sont fixes. soit qu'ils soient prévus, soit qu'ils ne le soient pas car la contrainte & la liberté conduisent également à un terme positif: ainsi, tout ce qui arrivera est aussi immuable que ce qui est arrivé, puisque le présent a été hier le futur, comme il sera demain le passe. Il est donc sûr, abstraitement, qu'un événement, prévu ou imprévu, aura lieu dans tel temps: mais si la liberté n'est point contrariée par cette certitude inévitable, comment le seroit-elle, parce qu'il existeroit un Etre qui seroit instruit à l'avance de la nature précise de cet événement 3 On peut donc dire, avec vérité, que la connoisfance de l'avenir n'est pas plus un obstacle à la liberté, que le souvenir du passé; & les prophéties, comme l'histoire, sont de simples récits, dont la place n'est pas la même dans l'ordre des temps mais qui tous également, ne créant point les événemens, ne contraignant point les volontés, ne fauroient rendre la pensée esclave, ni affujettir les hommes aux lois de la nécessité.

On conviendra cependant, que si la prescience étoit fondée sur une possibilité de calculer les actions des hommes comme les mouvemens d'une machine organique, la liberté n'existeroit point; mais alors ce ne seroit pas la prescience qui s'op-

( 152 ).

poseroit à cette liberté, ce seroit notre qualité d'automate; car, avec une telle constitution, nous serions sans liberté, lors même qu'un Etre suprême

n'auroit pas la connoissance de l'avenir.

C'est en vain que, pour nous convaincre de notre servitude, on nous représente comme soumis nécessairement à l'impulsion des divers obiets extérieurs; & que parmi ces objets, on comprend encore tout ce qu'il y a de plus fin dans les idées morales, en les réunissant sous le nom général de motifs, & en donnant ensuite à ces motifs une force physique, à laquelle nous sommes tenus d'obéir. Mais, pour être libres, faut il donc que nous agiffions fans motifs? C'est bien alors que nous serions évidemment une œuvre mécanique. Il n'est pas douteux que, dans toutes nos actions, nous fommes déterminés par une raison, un goût, un sujet de préférence; mais c'est notre esprit qui s'empare de ces diverses considérations, & qui les balance, les compare, les modifie; c'est notre esprit qui écoute les conseils de notre vertu, & qui répond au langage de nos passions; c'est lui qui, pour s'éclairer, emprunte de notre mémoire le secours de l'expérience: c'est donc notre esprit qui prépare, qui compose, qui persectionne ce que nous appellons nos motifs; & c'est d'après cette élaboration intérieure que nous agissons. Il y a trop de suite, d'unité, d'harmonie, dans notre pensée, pour qu'on puisse la présenter comme l'unique effet de tous les objets extérieurs, qui, sous la forme d'idées, viennent, fans ordre & fans concert, s'imprimer dans notre cerveau; & jusques à ce qu'on nous fasse affister aux œuvres du chaos, nous croirons, avec raison, que par-tour où il y a cette unité, cette suite & cette harmonie, il y a une faculté capable de rassembler tout ce qui est épars, & de réunir

à un seul but & à un seul intérêt, tout ce que se mêle sans dessein & sans intention.

Une fois néanmoins qu'on est forcé de croire qu'il y a un maître, un chef, à routes nos perceptions, & que ce maître, en même temps; nous le sentons agir, comment parviendroit on à nous persuader que ce n'est pas notre esprit qui remplit cette sonction au dedans de nous? C'est donc en franchissant ses opérations, qu'on nous dépouille de notre liberté, & qu'on suppose ensuite; que notre volonté est le produit nécessaire de tous les objets extérieurs; comme si c'étoient les couleurs, & non pas le peintre, qui composassent un tableau. Cependant, si nous sauvons notre esprit de la dépendance à laquelle on voudroit le réduire, nos actions ne seront plus une simple obéissance à des mouvemens irréssibles; car la liberté de notre

pensée, c'est la nôtre.

Nous devons considérer nos sens comme des messagers qui rapportent à notre esprit de nouveaux sujets de réflexion; mais ils sont tellement subordonnés à cette partie sublime de nous-mêmes. au'ils n'agissent, pour elle, que selon sa volonté: elle leur commande, tantôt de lui présenter le tableau des richesses de la nature, tantôt de parcourir assidument les registres de l'esprit humain, tantôt de prendre l'équerre & le compas, pour lui rendre : un compte exact de ce qu'elle désire connoître avec précision; quelquefois elle leur indique les moyens dont ils doivent se servir pour augmenter leur propre puissance; & quand elle veut se communiquer avec les hommes, quand elle veut s'adresser aux. temps à venir, elle leur ordonne de perpétuer, en caracteres ineffaçables, tout ce qu'elle a combiné mûrement, tout ce qu'elle a su découvrir, & tout ce qu'elle espere ajouter au trésor de nos connoissances. Est-ce sà un maître, je le demande ? ou est-ce un esclave de nos sens, un aveugle jouet de leurs

caprices 1.

Il est encore une observation - qui semble en contrafte avec l'empire absolu qu'on voudroit accorder aux objets extérieurs sur la puissance généreuse de notre ame : c'est que dans le silence & l'obscurité de la méditation, l'action de notre esprit n'est point interrompue: nous éprouvons que nous avons le pouvoir de rappeler à notre attention nos idées passées, & que nous lions ces mêmes idées à la perfpective de l'avenir, & aux diverses circonstances imaginaires dont nous composons ce tableau: notre pensée est donc le résultar, mais non pas l'ouvrage, des objets extérieurs dont nous avons la faculté de prendre connoissance. Ces deux mots, ouvrage & réfultat, qui, dans plusieurs acceptions, ont une grande ressemblance, offrent ici deux sens très-oppalés; & c'est en les confandant, que l'on favorise les objections contre l'existence de notre liberté. Nons ne vouvons: former aucun jugement, sans parcourir auparavant toutes les raisons propres à nous éclairer; & le résultat d'un semblable examen détermine notre volonté; mais cet examen lui-même est l'ouvrage de notre esprit.

Enfin, tous les degrés qui conduisent au dernier terme de notre action intellectuelle, sont de simples antécédens, & non des motifs absolus: il y a, dans les opérations de notre esprit, comme dans tout ce qui n'est point immobile, une suite de causes & d'essets; mais cette suite, cet enchaînement, sont des caracteres qui n'appartiennent pas plus à la

nécessité, qu'au libre arbitre.

En rendant ainsi à la grandeur de notre ame ce qui lui appartient, n'éprouve-t-on pas qu'on est plus près de la nature, qu'en adoptant tous ces systèmes

atoutes ces explications, qui assimilent nos facultés intellectuelles aux oscillations régulières d'un pendule? ou aimeroit-on mieux encore cette comparaison de nos idées avec des boules, qui fortent de Leurs niches, pour frapper notre cerveau, lequel, par diverses ramifications, rend ce choc à notre vo-Ionté? Je ne vois, dans tout cela, que des figures triviales, mises à la place de ces noms, qui annoncent du moins, par leur abstraction, l'étendue indéfinie des idées qu'ils représentent, & le respect que ces idées méritent. Il est aise d'appeler un motif une petite boule en mouvement; il est aise d'appeler une incertitude, ou un repentir, le choc, en sens contraire, de cette premiere petite boule par une seconde, en attendant que l'arrivée d'une troisieme forme une détermination, & que le concours de plusieurs vers un même point, excite enfin en nous une passion impétueuse; mais qui ne voir qu'après avoir essayé d'avilir les fonctions de notre es prit par ces misérables comparaisons y l'énigme & la difficulté demeurent en leur entier?

Enfin, si les méditations & les recherches de notre libertre-esprit, sur l'existence & la mattre de notre liberté, ne nous présentent que des muages & une obscurité impénétrable, n'est il pas singulier qu'au milieu de ces ténebres, nous rejettsons tous les avertissemens de notre sentiment intime, les seuls qui nous
expliquent, avec clarté, ce que nous voudrions en
vain, estendre par un ausse moyen? Que diroit-on
d'un aveugle-né qui resuscroit de recevoir des instructions par la pasole & les accens de la voix? Ah!
que nous sommes mieux instruits de notre nature par
ce sentiments, que par tous les raisonnemens métaphysiques! il compose une partie intégrante de l'efsence de notre ame; & nous devons le considérer
comme la sallie, en quelque manière, de l'incom-

V 2

préhensible organisation, dont nous ne pouvons pénétrer le mystere. Un pareil enseignement, qui nous vient d'une main divine, est bien plus digne de confiance que les interprétations des hommes. Il est des secrets que la philosophie essaie en vain de nous expliquer; tous ses essorts se ressentent de la nécessité où elle se trouve de chercher à représenter, par des comparaisons, ce qui est unique & sans ressemblance.

On diroit cependant que la nature, inquiete à l'avance des faux raisonnemens qui pourroient nous conduire à méconnoître le plus admirable de ses dons, a voulu répandre une lumière particulière sur l'existence de notre liberté, en composait notre propre vie de deux mouvemens très-distincts, dont l'un ne nous est point consié, & dépend d'une nécessité dont nous ignorons les lois, tandis que l'autre est remis au seul gouvernement de notre raison : un semblable parallèle sufficit pour nous édlaires, si nous cherchions simplement la vérité.

Spinosa, pour inspirer de la défiance sur les avertissemens qui nous viennent par nos sentimens intimes, dit qu'une girouette, soumise à divers monvemens successifs, croiroit en être la cause, si, aux momens même où ces mouvemens s'operent, elle en avoit la volonté. Que signisse un pareil argument, si ce n'est qu'on peut toujours supposer une fossion si parfaite, qu'elle équivaudroit à une séalié? Mais, par quelle intention bizarre d'un être intelligent, ou même par quel assemblage sortuit d'une aveugle mature, l'homme auroit-il à chaque instant une volonté précisément consorme à chaque une correspondance réelle?

On pourroit, d'ailleurs, opposer à l'hypothese de Spinosa un autre raisonnement, qui tendroit à une

fin absolument contraire; c'est que si la liberté la plus apparente peut n'être qu'une fiction, par l'effet d'une rencontre précise de notre volonté, avec un mouvement ordonne; il est incontestable aussi, qu'en supposant l'existence, ou la simple possibilité d'une liberté réelle, nous ne faurions en avoir un fentiment différent de celui que nous éprouvons; & la liberté de Dieu même ne se présente pas à notre pensée, fous une autre modification. Auffi est-il bien essentiel de remarquer que tandis qu'en réfléchissant sur nos facultés, nous nous formons aisement l'idée d'un de gre supérieur d'intelligence, de science, de mérnoire, de prévoyance & de toutes les autres propriétés de notre entendement ; la liberté est la seule partie de nous mêmes, à laquelle nous ne saurions rien ajourer en imagination. As ob

Je ne suivrai point dans d'autres subtilités les gaisonnemens que l'on fait sur la liberté; ce n'est point à quelques honimes, mais à rous, que j'ai l'ambition de parler , parce que c'est à tous que je voudrois être utile cainfi; je m'arreterai roujours aux réflexions principales, toutes les fois qu'elles me paroitront suffisintes pour captiver l'opinion des bons efprits, & pour les attacher aux verites importantes qui sont le plus sur fondement du bouheur public, L'amour-propre peut suivre une question jusques à fes dernieres extremites , & placer ainsi sa petite gloire à amincir un fil sans le rompre ; car l'amourpropre, applique a de graves & profondes méditations, est dejà dui-même la plus grande des subtilités.

Continuons maintenant l'examen des autres argumens, dont on le fert pour combattre les principes que nous avons établis. C'est en vain, diront plufieurs personnes, qu'on s'efforcerque de présenter 182 pinion de l'existence de Dieu, comme un appui réel des lois de la morale; tout ce système croulera, si. l'on ne montre pas en même tems comment ee Dien

punit & récompense.

J'observerai d'abord qu'une semblable objection me peut faire une impression profonde, qu'autant qu'elle se lie dans notre esprit à des doutes sur l'existence d'un Etre suprême; question que je ne traite point encore : car en supposant une conviction intime de cette derniere vérité, en supposant, dans toute fa force, l'idée d'un Dieu présent à nos pensées & à nos actions; je demande si, pour chercher à lui plaire, nous aurions besoin de connoître avec certitude l'époque où nous pourrions appercevoir des fignes distincts de son approbation & de sa bienveillance; je demande encore si, pour éviter d'encourie la disgrace, nous aurions besoin d'être instruits. avec précision, de la maniere dont il nous feroit éprouver sa sévérité? Non, sans doute, car en résléchissant d'une maniere générale, sur les récompenses & les punitions qui peuvent émaner d'un Etre suprême ; frappés, de la grandeur, , étopnes de la puissance, l'idée vague de l'infini le présenteroit à nous; & cette idee a impolante suffiroit pour dominer nos sentimens. & pour fixer, les principes de notre conduite. Nous nous garderions bien de propofer des conditions à celui qui nous a tirés du néant, & nous attendrions avec respect le moment ou, dans sa prosonde sagesse, il jugerole à propos de se montrer à nous dayantage. L'homme peut dire à l'homme ; allurez-moi monfalaire, il me le faut un tel jour, je le demande à telle heure; ils font échange de choses semblables; & c'est de l'emploi de quelques instans, dont ils exercent le trafic : mais dans les rapports de l'homme avec la divinité, quels intervalles se présentent à nos regards! Quelles inégalités paroissent de toutes parts! La créature & le ereateur, le néant & la vie, l'instant & l'éternité,

l'atôme imperceptible & l'Etre infini, qui remplit de son esprit toute la nature; voilà les contrastes qui viennent frapper notre entendement. Comment donc adapterions-nous à de telles proportions, ces regles & ces prétentions que nous avons introduites dans nos petits intérêts, & dans nos relations circonscrites? Vous demandez, pour ressentir le desir de plaire à l'Etre suprême, qu'il répande à chaque inftant de nouveaux dons sur ceux qui, par leurs sentimens & par leurs actions, vous paroissent dignes de ses bontés; &, pour avoir la crainte de l'affenfer vous voulez que, sans retard, il punisse à vos veux les méchans, & qu'il laisse tomber sur eux ses foudres vengeresses. Certes, je le crois, qu'à de telles conditions vous seriez de scrupuleux observateurs de ses volontés; vous vous faites esclaves pour bien moins; une espérance vague & des vœux indétermines foutiennent, auprès des Rois, votre longue. & servile constance; vous pourriez en promettre autant, je le pense, au souverain maître du monde. si, pour vous récompenser ou vous punir, il ébranloit les lois de la nature, & dérangeoit à chaque. instant l'ordre général qu'il a conçu.

Mais, ajoutez-vous, nous ne voyons point que Dieu se mêle en aucune maniere des choses d'ict bas: vous ne le voyez point! mais découvrez-vous mieux la puissance qui donne à l'univers le mouvement & la vie? Ce n'est point parce qu'elle n'e-xiste pas, cette puissance, c'est parce qu'elle est au dessus de toute hauteur, que votre esprit ne peut, ni la mesurer, ni l'atteindre. L'on ne sait véritablement quels discours adresser à celui qui rejette l'opinion de l'existence d'un Dieu; car, avec ce guide de moins, toutes les idées sont errantes, & n'ont d'autre lien que l'imagination la plus sibre & la plus indépendante: mais si vous donnez au

monde une origine, si vous supposez un Diens créateur ou moteur universel; quels raisonnemens emploieriez-vous pour nous engager à croire que ce Dieu n'a plus de rapports avec nous; qu'il a détourné ses regards de tous les êtres sensibles & qu'il s'est ainsi séparé de l'œuvre de son amour & de son intelligence? Vous ajourez: le vice est partout triomphant, l'honnête homme languit le plus souvent dans l'abaissement & l'obscurité; & vous ne fauriez concilier ces injustices avec l'idée d'une providence divine! On peut d'abord nier l'assertion qui forme la base de ce reproche, ou contester du moins les consequences qu'on en tire : ces idées de triomphe & d'abaissement, d'éclat & d'obscurité, sont quelquesois très-étrangeres aux sentimens intimes, les seuls qui constituent essentiellement le bonheur & le malheur; & pour moi, je suis perfuadé que si l'on prenoit pour regle de comparaifon, non pas quelques situations particulieres, ou quelques événemens épars, mais l'ensemble de toute nne vie, & la généralité des hommes, on trouveroit alors que les satisfactions les plus continues appartiennent à ces ames remplies d'une piété douce, ferme & sensible, telle que doit l'inspirer l'image pure de la divinité; & je suis également persuadé que la vertu, réunie à cette piété qui sait adoucir tous les facrifices, est le guide le plus sûr dans la route de la vie. Peut-être même que dans l'ignorance où nous sommes, & de notre nature & de fa derniere déstination, il n'est pas de notre intérêt que des récompenses non interrompues nous excitent à la vertu; car, si cette vertu étoit notre titre & notre espérance auprès de celui qui dispose, & du moment présent, & des temps à venir, nous ne devrions pas désirer qu'elle dégénérat tout-à-coup dans un calcul évident, & dans un sentiment prochain '

7 r61 }

résais de convenance & de personnalité. On aurore peine aussi à bien définir ce que seroir la liberté, si, par l'esset d'une justice rapide, une mesure conftante & de biens & de maux, accompagnoir charcune des déterminations, de notre esprit; nous serions alors, au moral comme au physique, entraînés par un instinct impérieux, & le mérite de nos actions seroir absolument détruir.

Ici j'entends dire: que nous importe ce mérite, ou ce démérite, si notre vie n'est que d'un instant, & si nulle autre ne la suit? La persuasion de l'existence d'un Dieu, sans une certitude de l'immortalité de notre ame, ne peur nous imposer aucune obligation; & nous ne voyons aucune union cer-

taine entre ces deux idées.

Sans doute, abandonné à nos propres lumières, ce mot de certitude n'est pas fait pour nous, ou du moins il n'est pas applicable à nos rapports avec la divinité, & aux jugemens que nous portons sur ses desseins & sur ses volontés. Il y a trop loin de nous au premier ordonnateur de l'immense nature, pour que nous puissions atteindre à ses hautes pensées. Ce qu'il a couvert d'un voile, nous ne le verrons jamais qu'obscurément; ce qu'il a retenu dans les profondeurs de fa fagesse, nous ne pourrons jamais le connoître avec évidence : mais plus ce Dieu que nous adorons est au-dessus de toute mesure & de toute conception, & mains nous avons le droit de limiter assez ses perfections pour lui refuser le pouvoir de transporter noire existence au-delà du cercle étroit foumis à nos regards; & je ne sais pas comment on viendroit à bout de persuader que cette action de la divinité surpasseroit, en prodige, la création du monde, ou la formation des êtres animés: l'habitude que nous avons d'une grande merveille, peut affoiblir notre X

Econnement, mais ne dénature point l'objet de

Nous ne pouvons atteindre, que par la réflexion, à ces événemens dont l'avenir est encore dépositaire: mais si tout ce qui nous environne atteste la grandeur de l'Etre suprême; si notre esprit, dans ses méditations, s'approche, sans effroi, des bords de l'infini, pourquoi nous défierions-nous de ce que peut opérer, en faveur des hommes, cette réunion magnifique de la toute puissance & de la parfair bonté? pourquoi rejeterions nous, comme une confiance absurde, l'idée d'une autre existence? Nous voyons, sans étonnement, la foible chrysalide forcer les portes de son tombeau, & reparoître à nos yeux fous une nouvelle forme. Nous ne pouvons pas être des témoins anticipés de la perpéruité de notre il telligence: mais fa vaste étendue, si nous n'en avien pas l'habitude, paroîtroit un plus grand phénoment que sa durée.

Enfin, pourquoi résisterois-je à l'idée d'une continuation d'existence, puisque je suis forcé de croire à la naissance? il y a plus loin d'elle au néant qui l'a précédé, que de la vie à sa suite, ou à son renouvellement sous quelque autre forme: j'ai connu la naissance avec certitude; je ne sais la mort que par conjecture. Nous jouissons des lumières & du génie bienfaisant d'un homme venu dans le monde il y a deux mille ans; lui feul feroit-il étranger à sa gloire & à ses vertus? Je ne puis dire pourquoi ce contraste sait impression sur moi; mais il est du nombre des premières idées superficielles qui se présentent à mon esprit, torsque je réslèchis sur cette matière.

Une pensée consolante me frappe encore; l'ordre physique de l'univers nous présente un système achevé dans toutes ses parties : nous appercevoss 163

une régularité parfaite dans les mouvemens des corps celestes, une succession invariable dans l'enchaîne ment perpétuel des végétations, une précision indéfinissable dans cette immensité de particules deliées & presque imperceptibles qui font soumises aux lois des affinirés; & nous crayons, avec raison, que tout est à sa place, que tout remplit exactement sa destination dans le grand ensemble de la nature. Que si nous arrêtons ensuite notre attention sur la multitude des êtres inférieurs à l'homme, nous découvrons aussi que leur action est complete & conforme, en tout point, aux facultés dont ils jouissent, puisqu'ils sont gouvernes par un instinct impérieux, & qu'ils n'apperçoivent rien au delà de ce qu'ils sont & de ce qu'ils doivent être. Remplis de ces idées, frappés d'étonnement à l'aspect d'une harmonie si générale, ne sommes-nous pas fondés à présumer que l'homme, transporté jusques dans les espaces infinis, par son intelligence & par ses lumieres; que l'homme, susceptible de perfection, & combattant sans cesse contre des obstacles; que l'homme enfin , ce plus bel ouvrage de la nature , n'est ici bas qu'au commencement de sa destinée ? &, puisque tout ce qui compose l'ordre matériel de l'univers nous paroît dans une harmonie si admirable, n'en devons-nous pas conclure que l'ordre moral, où nous croyons appercevoir quelque chose de vague & de non terminé; que l'ordre moral, lié cependant à une organisation plus sublime & plus étonnante que toutes les autres parties de la création, éprouvera quelque jour un développement ultérieur? Cette disproportion singuliere entre l'harmonie du monde physique & l'ordonnance confuse du monde moral, ne semble-t elle pas annoncer un temps d'équilibre & de complément; temps où nous connoîtrons les rapports de cette ordonnance avez X'a

la lagesse du créateur, comme nous distinguents des présent l'intelligence de ses vues, dans l'accord parfait des richesses innombrables de la nature avec les besoins passagers de l'homme, & de toutes les créatures animées?

Oui, c'est un vasse sujet de réslexion que la grandeur de l'esprit humain; cette constitution merveilleuse semble nous rappeler continuellement à l'idée d'un dessein, proportionné à une si haute conception; il n'en falloit pas tant pour nous faire achever la course de la vie, & pour nous guider autour de son étroite enceinte : ainsi, tout nous autorise à porter au loin nos regards. Si je voyois paroître sur un vaisseau, un Colomb, un Vespuce, un Vasso de Gama, ce n'est pas à naviguer sans cesse auprès

du port que je le croirois destiné.

On cherche à détruire nos espérances, en el-Tayant de montrer que l'ame est matérielle, & qu'elle doit être affimilée à tout ce qui périt sous nos yeux; mais ce sont les formes que nous voyons changer & défaillir : la force vivifiante ne périt point, c'est peur-être à cette force que l'ame ressemble; mais avec cette différence, qu'étant composée de la mémoire, de la réflexion & de la prévoyance, elle n'existe, elle n'est elle-même, que par une suite & par un enchaînement, qui forment l'attribut diftinctif & le caractere particulier de son essence : il s'ensuit qu'elle ne peut pas être généralisée comme la force aveugle & ignorante, qui anime d'une maniere uniforme toutes les végétations; mais que chaque ame est, en quelque maniere, un monde à elle seule, & qu'elles doivent conserver séparément une identité d'intérêr, & une conscience de seurs précédentes pensées. Ainsi, dans ce système, l'être extérieur & corporel qui nous diftingue aux yeux des autres, ne seroit qu'une des affinités passageres

de cette ame, qui ne doit point mourir; de cette ame susceptible d'une perfection successive, & qui, par des degrés dont nous n'avons point l'idée, s'approchera peut-être insensiblement du terme magnisque, où elle sera digne de connoître intimément de souverain auteur de la nature.

Comment concevoir néanmoins l'action de l'ame fur nos sens, sans un point de contact? & comment concevoir ce contact, sans l'idée de la matiere? C'est uniquement l'expérience qui nous a persuadé de la nécessité d'un contact, pour opérer un mouvement; car, sans cette instruction, la vîtesse avec laquelle un corps vient quelquefois frapper un autre corps, ne nous auroit représenté que la mesure du temps nécessaire pour leur rapprochement : cependant , si nous n'avons aucune connoissance méraphysique des causes du mouvement, & si l'expérience seule guide nos jugemens à cet égard, pourquoi rélisterions nous à l'idée qu'il y a au dedans de nous une faculté qui agir d'elle-même? le sentiment intime que nous en avons, est aussi une expérience digne de foi. On ne peut, d'ailleurs, soutenir qu'une semblable propriété soit opposée à la pature des choses, puisque, si l'on adopte le système, de la création du monde, cette propriété a pu émaner, comme toute autre, do la puillance divine; & si l'on admet au contraire l'opinion irréligieuse de l'éternité de l'univers, il y auroit eu de tous les temps un mouvement général, sans impulsion. -fans contact extérieur, sans aucune cause hors de -lui-même; & l'action de notre ame pourroit être · soumise aux même lois.

L'idée de la nécessité d'un contact, pour opérer un mouvement, ne nous séroit jamais venue, si nous avions bôrné nos observations à l'influence de mos idées, sur notre volonté, & à l'influence de

cette volonte fur notre etre physique. Enfin , la rei gle commune, qui fait dépendre l'action & l'impulsion d'un corps, du rapprochement d'un autre; est elle-même soumise à une grande exception; exception qui peut servir d'appui au système de la spiritualité de l'ame. En effet, ne pourroit on pas dire: il existe du vuide dans l'univers, puisque, sans ce vuide qui permet les déplacemens, il n'y auroit point de mouvement? Il est reconnu que ce mouvement dépend des lois de l'astraction : mais l'attraction, à travers le vuide, comment peut-elle s'opérer, si ce n'est par une force spirituelle, qui agit fans contact, & malgré l'interruption absolue de la matiere & de ses atômes? C'est donc cette force, ou son équivalent, que je puis adopter, pour définir la cause des impressions dont notre ame est Tusceptible.

Que d'autres m'expliquem, à leur tour, par quelle communication matérielle, la vue d'un petit nombre de caracteres immobiles, tracés sur un marbre insensible, bouleverse mon ame. On me sera bien comprendre par quel mécanisme l'œil distingue ces caracteres: mais là finit l'action physique; car on ne sauroit attribuer à cette même action, le pouvoir général de produire une sensation morale, puisque tous les hommes peut être, excepté moi, considéreront les mêmes caracteres; & la même pierre, sans en recevoir aucune impression.

Il est très-possible encore, que nos perceptions intellectuelles n'aient aucun rapport avec le mouve-ment, tel que nous le concevons. Notre nature intérieure, que nous distinguons sous le nom de spirituelle, est vraisemblablement très-différence de la nature hors de nous : mais, obligés d'appliquer aux mysteres de notre ame, les expressions dont nous apus servions pour peindre ou pour interpréter les

7 167 9

phénomenes foumis à nos regards, ces mêmes est pressions. & leur usage continuel, nous ont insensiblement habitués à de certaines opinions sur les caux ses & sur les développemens de nos facultés intellecqu'après avoir employé les mots d'action, de mouvement, de trouble, de repos. pour annoncer différentes affections de notre ame. nous avons ensuite assimilé, de bonne-soi, notre nature morale, à toutes les idées qui nous étoient représentées par ces dénominations; & la mort ellemême, dont nous n'avons connaissance que par la décomposition de notre être physique, la mort, cette image empruntée des choses qui sont sous la dominarion de nos sens, n'a peut-être ni rapport, ni analogie avec la nature & l'essence de notre esprit: secreis incompréhensibles, & quine se mêlent à rien de tous ce qui nous est connu.

Nous sommes, relativement à des semblables myfteres, ce que nous paroissent les sourds de naissance, à l'égard des sons & de la musique; ils appliquent ce qu'on leur en dit, aux couleurs, aux odeurs, à la solidité & aux diverses propriétés dont ils ont acquis l'idée, à l'aide des seuls sens dont ils se trouvent

doués.

Je n'ajouterai qu'une observation aux idées sur lesquelles je viens de m'arrêter: peut être qu'on n'eut jamais pensé à appliquer les mots & les images d'action & de mouvement, à toutes les opérations de notre ame, si l'on n'avoit pas commencé par diviser notre être spirituel dans un très-grand nombre de dépendances, telles que l'attention, la réslexion, la pensée, le jugement, l'imagination, la mémoire, la prévoyance; & si, pour rendre ensuite intelligibles les rapports variables de oes parties abstraires de notre esprit, de ces parties d'une unité que nous avions décomposée nous mêmes, nous n'avions pas eu besoin de recourir à quelques expressions simples, propres à être entendues de tout le monde : alors nous avons choisi celles d'action, de progrès, de combat, de mouvement; mais l'emploi familier de ces expressions, pour expliquer les accidens de notre système intellectuel, ressemble beaucoup à l'usage que nous avons fait des x en algebre, pour former tous les calculs dont les élémens sont composés de suppositions.

Enfin, quand on soumettroit l'action de notre ame aux lois d'un mouvement particulier, formant une des dépendances de l'ordonnance universelle, on auroit encore à expliquer le motif de la conscience que nous avons de cette action; conscience merveilleuse. & que les athées refusent à la nature ellemême, au moment néanmoins où ils la font le Dieu de l'univers. Oui, quand le raisonnement viendroit-à bont de soumettre à l'impression des objets extérieurs toutes les opérations de notre esprit, on ne pourroit jamais ranger, sous les mêmes lois, la conscience que nous avons de notre existence, & des diverses facultés de notre ame : cette conscience n'est point un résultat, en effet, une production d'aucune force connue, puisqu'elle est en nous, avant tout, après tout, & en même temps que tout; aussi ne pouvonsnous jamais la juger, ni l'environner de notre pensée: elle est au sein de noire organisation intellectuelle , ce qu'est au loin de nous l'idée de l'éternité; idée infinie 28: que notre imagination même ne fauroit embrasser.

Admettons cependant, pour un moment, que toutes les opérarions de notre ame fussent déterminées par une impulsion quelconque, nous serions encore frappés de la différence absolue qui existe, selon nos lumieres, entre les mouvemens réglés de la matière, & l'agitation, en sour les sens, de l'esprit & de

de la penfée; agitation variable, inégale, & si diversement modifiée, que l'attention se perd dans l'examen de cette multitude innombrable d'impressions ou d'idées qui, tantôt avancent vers un but, tantôt s'en éloignent, tantôt se divisent, tantôt se rallient, pour se disperser encore, & changer, à chaque instant, de modes & de nuances. Et quand après avoit essayé vainement de concevoir l'union établie entre nos penfées & les objets extérieurs, nous avons à nous former une image de l'action de ces pensces sur ellesmêmes, de leur enchaînement, de leur progression: notre esprit égaré, confondu dans une pareille méditation: ne nous laisse que le sentiment de notre foiblesse & de notre impuissance, & nous appercevons qu'il est une hauteur, & comme une cime intellectuelle, au dessus de laquelle toutes les facultés humaines ne parviendront jamais à s'élever.

On distingue, dans un seul caractere à la portée de notre jugement, une disserence absolue entre l'ame & la matiere: il nous est impossible de ne pas nous présenter celle-ci comme divisible sans cesse, au lieu que tous les essorts de notre imagination ne pourroient venir à bout de soumettre à aucune division ce moi si singulier, qui compose notre ame, & qui est le souverain mobile de nos volontés, de nos pensées, & de toutes nos facultés (1).

<sup>(1)</sup> On dit, pour affoiblir ce raisonnement, que l'on peut attribuer la même unité indivisible à toutes les quatités de la matière; qu'un corps rond est à la vérité divisible, mais que la rondeur, l'impénétrabilité, ne le sont point. Une telle objection manque évidemment de justesse. La rondeur, l'impénétrabilité, ne sont que des qualités, & toute qualité, quand elle est purement abstraite, est nécessairement invariable: ainsi, l'on ne peut pas plus la diviser, que l'on ne peut la multiplier & l'accroître; mais mon ame, ma pensée, la conscience que j'ai de moi-même.

Que si l'on examine encore, sons d'autres rapports, les propriétés de la matiere, on ne sait comment y assimiler les mouvemens de notre ame; car nous éprouvons distinctement que ces mouvemens, quel que soit leur nombre, & lors même qu'ils agissent ensemble, n'aboutissent pas moins à un seul centre, qui est le nous indivisible: au lieu que la matiere, par une condition essentielle de sa nature, ne peut jamais, dans un même instant, être pressée, ni frappée de plusieurs manieres, à moins que ce ne soit dans des points différens.

Il n'y a donc aucune ressemblance entre les imprefsions que notre ame reçoit, & les divers essets qu'on peut attribuerà l'action de toutes les substances maiérielles dont nous pouvons nous former l'image: celles d nous rappellent toujours l'idée de l'espace & de l'e rendue : mais ce dernier terme, où toutes nos petceptions se rassemblent, ce dernier juge, qui dicte des lois dans l'empire intérieur, dont nous ne connoissons que les révolutions; ce dernier ordonnateur de nos volontés; ce nous enfin, à la fois notre ami & notre maître, nous ne pouvons le retrouver dans aucune idée composée; & cette unité si simple a di nécessairement nous persuader que rien de tout ce qui est soumis à la puissance de nos sens, ne pouvoir fervir de type à l'idée que nous devons nous fairede notre ame.

Nous découvrons encore les traces de cette vérité, lorsque nous fixons notre attention sur les comparaisons & les paralleles dont notre unité spirimelle, dont notre nous est sans cesse occupé: nous croyons

forment une existence particuliere & personnelle; & si elles étoient de même nature que la matiere, elles devroient être divisibles, comme l'est un tel corps ou une elle substance.

le voir seul assis sur un tribunal, apprenant, écoutant, examinant les diverses raisons qui doivent déterminer son action; nous le voyons, comme Néron, cédant tantôt à Narcisse, & tantôt à Burrhus: mais, dans le temps que nous appercevons distinctement tous les conseillers, tous les flatteurs, tous les ennemis qui l'environnent, nous ne remarquons jamais qu'un seul maître au milieu du tumulte & des intri-

gues de cette cour.

Enfin, tandis que notre ame est mise en mouvement par une abstraction; & par la modification imperceptible d'une idée fugitive, ainsi par tout ce qu'il y a de plus opposé à une action matérielle, par quel motif ne croirions nous pas qu'elle est ellemême purement intelligente & spirituelle? Souvent, il est vrai, les atteintes portées à notre être corporel affoiblissent notre pensée; mais cette relation n'est pas une preuve suffisante d'identité, puisque notre corps peut être un instrument confié à notre ame, un des organes dont elle doit se servir passagérement. La continuité d'existence, considérée abstraitement, doit être, dans l'univers, l'état simple & naturel; & il n'y a peut être que l'existence temporaire qui soit extraordinaire & composée : l'ame semble trop belle pour être assimilée à ce dernier genre; elle peut exister d'une maniere dissérente, lorsqu'elle est unie à une substance matérielle; mais cette union ne lui fair pas perdre son essence originaire.

C'est par nos sens, il est vrai, que nous connoissons toute la force de notre existence; ils sont la partie de notre être mixte qui nous frappe le plus pendant un moment; & c'est peut-être par une loi du même genre qu'on voit les hommes, occupés d'une grande passion, être entiérement distraits de toute autre affection morale: mais pourquoi seroit-il contraire à la nature des choses, que notre ame, une sois dépouillée

de son enveloppe terrestre, s'instruisst alors de ce qu'elle est; & que, parvenant à connoître son rang dans l'ordre universel, elle apperçût en même temps des vérités qui paroissent aujourd'hui environnées d'un huage? Un seu pénétrant languit long-temps ignoré dans une pierre grossere & sans apparence; cette pierre est frappée, & l'on en voit sortir une vive lumiere: c'est peut-être l'image de la partie spirituelle de nous-mêmes, au moment où la mort dégage notre ame des liens qui la tenoient prisonnière.

Ensin, car dans une matiere si obscure, toutes les suppositions sont admissibles, qui pourroit répondre que notre ame ne sût pas sur la terre dans un état d'enchantement, ou dans une sorte d'interruption de son existence ordinaire? Tout ce que nous voyons de l'univers est un assemblage de phénomenes incompréhensibles; & quand nous ne vou-lons trouver un dénouement à nos incertitudes, qu'à l'aide des idées le plus près de notre intelligence, nous nous éloignons peut-être de la vérité, puisque, selon les apparences, c'est dans les prosondeurs de

l'infini qu'elle repose.

Aussi, je doute même que l'on puisse attribuer une autorité décisive aux raisonnemens métaphysiques, employés pour désendre la spiritualité de l'ame: mais ces raisonnemens suffisent pour repousser les différentes attaques des matérialistes. L'opinion la plus évidente pour moi, c'est que tous, nous sommes trop soibles pour atteindre au secret que nous cherchons. Nous avons, dans notre petite science, divisé l'univers en deux parties; l'espiric & la matiere: mais cette division ne sert qu'à distinguer ce que nous connoissons un peu, de ce que nous ne connoissons point du tout: il y a peutêtre des gradations infinies entre les diverses propriétés qui composent le mouvement & la vie, l'informations point du tout : l'informations qui composent le mouvement & la vie, l'informations point du tout : l'universe qui composent le mouvement & la vie, l'informations point du tout : l'universe qui composent le mouvement & la vie, l'informations point du tout : l'universe que les diverses qui composent le mouvement & la vie, l'informations point du tout : l'universe que le les diverses propriétés qui composent le mouvement & la vie, l'informations pour le les diverses propriétés qui composent le mouvement & la vie, l'information de le les diverses propriétés qui composent le mouvement & la vie, l'information de les diverses propriétés qui composent le mouvement & la vie, l'information de le les diverses propriétés qui composent le mouvement & la vie, l'information de les diverses pour le les diverses propriétés qui composent le mouvement & la vie, l'information de les diverses pour le les diverses propriétés qui composent le mouvement & la vie, l'information de les diverses pour le les diverses propriétés qui composent le mouvement & la vie, l'information de les diverses pour le les diverses propriétés qui composent le mouvement de le les diverses propriétés qui composent le mouvement de le les diverses propriétés qui composent le mouvement de le les diverses propriétés qui composent le les diverses propriétés qui composent l

rinct & l'intelligence: nous ne pouvons exprimer que les idées conçues par notre entendement; & les mots généraux dont nous faisons usage, ne servent souvent qu'à déceler la vaine ambition de notre esprit: mais en regardant l'univers, en nous représentant son immensité, nous appercevons, je pense, qu'il y a de l'espace assez pour toutes les nuances & toutes les modifications dont nous n'avons ni l'i-

dée, ni le langage.

On ne sauroit en disconvenir; c'est la liaison entre nos forces physiques & nos facultés spirituelles : c'est l'action qu'elles paroissent avoir les unes sur les autres, qui entretient nos doutes & nos inquiétudes: mais sans cette relation, sans le spectacle de notre décadence, tout seroit distinct dans le sort de l'homme, tout seroit évident, tout seroit manifeste. C'est donc parce qu'il y a une ombre, au milieu du tableau qui fixe sans cesse nos regards, que nous avons besoin de rassembler les lumieres de l'esprit & du fentiment, pour voir au loin dans notre destinée; & c'est par ce motif que nous avons besoin, sur tout, de nous pénétrer de l'idée d'un Dieu, & de chercher, dans sa puissance & dans sa bonté, la derniere explication qui nous manque.

i. Il y a, dans les jugemens des hommes, un contraste dont j'ai souvent été frappé. Les mêmes personnes qui, à l'aspect de l'immensité de l'univers, à la vue des prodiges au milieu desquels nous sommes placés, ne redoutent point d'auribuer à nos facultés intellectuelles le pouvoir de sout interpréter, de tout entendre, & la capacité d'atteindre jusques aux premiers secrets de notre nature; ces mêmes personnes sont néanmoins les plus ardentes à dépouiller notre ame de sa véritable dignité, au les plus obstinées à lui resisser tout ce

( 174 )

qui pent la glorisser, la spiritualité & la durée. Heureusement que ces refus, ou ces conce sions, ne fixent point notre destinée: la nature de l'ame nous fera toujours aussi inconnue que l'essence de l'Etre suprême ; & c'est un de ses titres de grandeur, que d'être environnée du même myftere qui cache à nos yeux l'esprit universel, auteur & conservateur du monde. Mais il est des idées simples, il est des sentimens qui semblent nous approcher de bien plus près que la métaphysique, des consolations & des espérances, qui nous sont nécessaires. On ne peut méditer profondément sur les merveilleux attributs de la pensée; on ne peut arsêter son attention sur le vaste empire qui lui a été soumis; on ne peut réfléchir sur la faculté qui lui a été donnée, de fixer le passé, de rapprochet l'avenir, de ramener à elle le spectacle de la nature & le tableau de l'univers, & de contenir, pour ainsi dire, en un point, l'infinité de l'espace & l'immensité des temps : on ne peut considérer un pareil prodige, sans réunir à un sentiment continuel d'admiration, l'idée d'un but digne d'une si grande conception, & digne de celui dont nous adorons la fagesse. Pourrions-nous cependant le découvrir, ce but, dans le souffle passager, dans l'instant fugitif qui compose la vie ? pourrions-nous le découvrir dans une succession d'apparitions éphémeres, qui ne sembleroient destinées qu'à tracer la marche du temps ? pourrions-nous fur-tout l'appereevoir dans ce sesseme général de destruction, où devroit s'anéantir de la même maniere, & la plante insensible, qui périt sans avoir connu la vie, & l'homme intelligent, qui s'instruit chaque jour du charme de l'existence? Ne dégradons pas ainsi nous-mêmes notre sort & notre nature; & jugeons, epérons mieux de ce qui nous est inconnu. La vie,

qui est un moyen de perfection, ne doit pas conduire à une mort éternelle : l'esprit, cette source féconde de connoissances & de lumieres, ne doit pas aller se perdre dans les ombres ténébreuses du néant : le fentiment, cette douce & pure émotion qui nous unit aux autres avec tant de charme, ne doit pas se dissiper comme la vapeur d'un songe; la conscience, ce rigide observateur de nos actions. ce juge si fier & si imposant, ne doit pas avoir été destiné à nous tromper; & la piété, la vertu, ne doivent pas élever en vain leurs regards vers ce modele de perfection, l'objet de leur amour & de leur adoration. L'Etre suprême, à qui tous les temps appartiennent, semble avoir déjà scellé notre union avec l'avenir, en nous faisant le don de la prévoyance, & en plaçant au fond de notre cœur, le desir passionné d'une longue durée, & le sentiment confus qui nous en donne l'attente. Il v a quelque relation encore obscure, quelque rapport encore ignoré, entre notre nature morale, & les temps éloignés de nous; & peut-être que nos vœux, nos espérances, sont un sixieme sens, & un sens à distance, s'il est permis de s'exprimer ainsi, dont un jour nous éprouverons la fatisfaction. Quelquefois aussi, j'imagine que le don d'aimer, le plus ornement de la nature humaine, le don d'aimer, enchantement sublime, est un gage mystérieux de la vérité de ces espérances; car en nous dégageant de nous-mêmes, & en nous transportant au-delà des limites de notre être, il semble comme un premier pas vers une nature immortelle; &, en nous présentant l'idée, en nous offrant l'exemple d'une existence hors de nous, il paroît vouloir interpréter à notre sentiment, ce que notre esprit ne peut comprendre.

Enfin, & cette réflexion est la plus imposante

de toutes, quand je vois l'esprit de l'homme atteindre à la connoissance d'un Dieu; quand je le vois s'approcher, du moins, d'une si grande idée : ce superbe degré d'élévation me prépare en quelque maniere, à la haute destinée de notre ame : ie cherche une proportion entre cette immense pensée, & tous les intérêts de la terre, & je n'en découvreaucune; je cherche une proportion entre cette méditation sans bornes, & le tableau rapproché de la vie, & je n'en apperçois point. Il y a donc n'en doutons pas, quelque magnifique secret derriere tout ce que nous voyons; il y a quelque étonnance merveille derriere cette toile encore baissée: & de toutes parts, autour de nous, nous en découvrons les commencemens. Ah! comment imai giner, comment se résoudre à penser que tout ce qui nous meut & nous anime, que tour ce qui nous guide & nous entraîne, est une suite de prestiges, un assemblage d'illusions! L'univers, & sa pompe majestueuse, n'auroient donc été destinés qu'à servir de théâtre à une vaine représentation; & une fi grande idée, une fi magnifique conception i n'auroient eu pour objet qu'une éblouissante chimere! Qu'eux donc signifié ce mélange de beautés réelles, & de figurations mensongeres? Qu'eût fignifié, sur la terre, ce concours d'ombres & de fantômes qui, sans but, sans dessein, seroient moins admirables qu'un des rayons de lumiere. destinés à éclairer leur demeure ! Enfin , qu'eût fignifié, dans les mêmes êtres, cette réunion de pensées sublimes & d'espérances trompeuses! Ah! gardons-nous de croire à une semblable supposition: seroit-ce donc à celui dont la puissance n'a point de limites, que nous oserions attribuer les artifices de la foiblesse? Eh quoi! si loin que s'étend notre entendement, nous aurons vu par-tout un ordre .

ordre, un dessein, un enchaînement; & austi-tôt que nous serons arrivés aux bornes de nos facultés, nous arrêterons la les vues de la suprême intelligence, & nous croirons que tout est fini, parce que l'avenir nous est inconnu? Hélas! un jour, un moment, sont à nous; & nous voulons enseigner & tout ce qui étoit, & tout ce qui sera! Mais qu'on nous laisse seulement l'idée d'un Dieu; qu'on ne nous enleve point notre confiance, dans l'existence de ce souverain maître du monde; & c'est en nous unissant intimément à cette grande pensée, que nous pourrons désendre nos espérances contre tous les raisonnemens métaphysiques, auxquels nous ne serions pas préparés.

Entendrois-je dire ici, que des espérances ne sont pas suffisantes pour déterminer les hommes à l'observation de la morale, & pour les soumettre aux sacrifices que la pratique des vertus semble leur imposer? Eh! qu'est ce donc qui les attire dans toutes les routes de la vie, si ce n'est, des espérances ? qu'est-ce qui les rend ambitieux, avides des honneurs & de la fortune, si ce n'est des espérances? & quand ils obtiennent l'objet de leurs vœux, qu'ont-ils encore le plus souvent que des biens d'espérance & d'imagination? Pourquoi donc demanderoient-ils une certitude démontrée pour se dévouer à la recherche de tout ce que l'esprir humain peut concevoir de plus grand & de plus digne d'une ardente poursuite? C'est alors, au contraire, que le plus petit degré de vraisemblance deviendroit un motif d'encouragement. Et quel est celui de tous nos intérêts, qui pourroit être mis en parallele avec l'idée la plus fugitive, avec l'efpoir le plus léger de plaire au maître du monde, & d'entretenir avec lui les rapports, qui semble ? the same of the second of the second of the second

par les premiers apperçus de notre esprit?

Je voudrois aller plus loin, & je demanderois, non pas à tous les hommes, mais à quelques-uns, du moins, si, lors même que cette vie seroit leur unique héritage, ils se croiroient affranchis du desit de plaire au souverain auteur de la nature. L'instant qu'il nous auroit donné pour le connoître & pour l'admirer, ne seroit-il pas encore un bienfait? Nous célébrons la mémoire des princes qui ont passe sui la terre, en y faisant quelque bien; ne devrions-nous aucun hommage à celui qui auroit eu l'idée de notte existence; à celui qui auroir imaginé, s'il est permis de s'exprimer ainsi, les divers plaisirs dont nous avons tant de peine à nous détacher; à celui qui auroit ordonné notre magnifique habitation, & qui autoit astreint les élémens à l'entretenir & à la respecter; à celui qui nous auroit admis au spectacle de l'inivers; à celui, enfin, qui nous auroit rendus, non pas toujours, mais si souvent heureux? Oserionsnons, foibles & ignorans tels que nous fommes, mesure la sagesse, & calculer la puissance de notre hoverain bienfaiteur , & lui reprocher témérairement de n'avoir pas fait pour nous davantage? C'est le langage des ingrats. Mais, je l'ai montré, notre Tentiment n'a pas été mis à cette épreuve; & c'est à de plus généreuses conditions que nous avons été admis à traiter avec l'Etre suprême; il nous a entoules de tout ce qui pouvoir encourager notre attente; il nous a laisse arriver par la pensée siusques à l'inrélligence de ses perfections; il nous à laisse lire dans ce recueil de gloire & de magnificence; il nous à laiffe appercevoir ce que c'étoit que la bonté; ce que c'étoit que la puissance ; ce que c'étoit que l'instce que c'éton que le bonheur ; & , par cette succession d'idées, il a guide nos vœux & nos espét 179 )

rances. Ah! que la méditation sur l'Eternel est grande a on peut tout y trouver avec une ame sensible! Mais il faut que ces idées soient semées de bonne heure dans le cœur de l'homme; il faut que, de cet âge où nous sommes plus près de la nature, elles s'élevent par degrés, afin qu'elles soient dans leur force, au moment où nous arrivons au milieu de ces esprits présomptueux, disposés à se jouer de tout ce qui n'est pas leur ouvrage; au moment où nous arrivons au milieu de ce monde, qui se dit détrompé, lorsqu'entraîné par sa légérété, il suit chaque jour un nouveau maître, & se fait esclave de tous les

plaisirs & de toutes les vanités.

Enfin, ce qui doit entretenir parmi les hommes. les principes d'une premiere éducation, c'est l'établissement d'un culte public : idée aussi belle que simple. & la plus propre à vivifier tout ce qu'il y a de vague & d'abstrait dans les raisonnemens & les instructions. Le culte public, en rassemblant les hommes, en les repliant sans honte sur leurs foiblesses, & en les égalisant tous devant le maître du monde, seroit, sous ce rapport seul, une grande leçon de morale : mais ce culte est encore pour les uns un ressouvenir habituel de leurs devoirs, & pour les autres une source constante de consolation; c'est aux ames douces & sensibles qu'il est sur-tout nécessaire; elles ont besoin qu'on leur représente sans cesse l'image d'un Dieu tutélaire : elles ont besoin de l'aimer en secret. & de l'adorer dans ses temples ; elles ont besoin de se sentit environnées, & de se mêler, pour ainsi dire, à une émotion générale, pour ofer élever au Ciel Jeurs vœux tremblans & leurs timides prieres; enfin presque tous les hommes, étonnés, accablés par les idées de grandeur & d'infini que leur présentent le speciacle de l'univers, & l'exercice de leur propre

pensée, aspirent à trouver un repos dans le sentiment d'adoration, qui les unit, au moins par leur respect, à celui qu'ils ne sauroient atteindre, en déployant

toures les forces de seur esprit.

Qu'on se garde bien de dédaigner les mouvemens de la piété; ils ne peuvent être féparés de ses avans tages; & la philosophie elle-même ne sait trop ou elle veut aller, quand elle essaie de réduire les intérêts des hommes au cercle érroit des vérités démontrées: ce que nous appercevons confusément, est plus précieux que tout ce dont nous avons connoil fance avec certitude: ce que nous voyons dans l'éloignement, vaut mieux que tous les objets placés autour de nous. Ainsi, l'on nous appauvriroit misérablement, si l'on vouloit nous retrancher les divers biens dont nous ne pouvons devenir possesseus qu'avec le secours de l'imagination; car nous n'avons pas d'autre moyen pour nous faisir de tout ce qui n'est pas le présent. Cependant, si nous prenons cette imagination pour guide, & pour encouragement, lorsque nous nous engageons dans la carrière de la fortune & de l'ambition, & si les sages eux mêmes trouvent bon qu'elle serve à entretenir toutes nos passions; comment pourroit-on la rejeter, lorsque, simplement plus grande & plus sublime dans son objet, elle devient le soutien de notre soiblesse. la Yauve garde de nos principes, & la source de nos plus touchantes confolations?

C'est aux législateurs à étudier ces vérités, & à diriger vers elles l'esprit des lois, & le cours incertain des opinions. Ah! qu'il est beau, qu'il est honorable pour eux d'être appelés à former l'auguste adiance qui doit unir ensemble le bonheur avec la morale, & la morale avec l'existence d'un Dieu!

#### CHAPITRE XII.

# Qu'il y a un Dieu.

v'IL y a un Dieu! Comment se désendre d'un faint respect, en prononçant ces paroles? comment les méditer, fans un profond recueillement? & comment n'être pas frappé d'une premiere surprise, en réfléchissant que l'homme, cette foible créature, cet atôme dispersé dans l'immensité de l'espace, entreprend d'ajouter quelque force à une vérité, dont la nature entiere est l'éclatant témoignage? Cependant, si cette vérité est tout pour nous, si nous ne sommes rien sans elle, comment ne l'aurions-nous pas préfante à l'esprit ? comment ne serions-nous pas entraînés à nous en occuper sans cesse? Il n'est aucune penfée qui rassemble autour de nous de plus grands intérêts; & il n'est aucun sentiment doux, juste & heureux, que cette même pensée n'entretienne & ne fasse naître. Aussi, je l'avoue, c'est en tremblant que i'ai approfondi les diverses objections dont on s'est servi pour détruire notre confiance dans l'existence d'un Être suprême : je craignois d'être attristé par ces raisonnemens; je craignois d'en ressentir l'impression, & d'exposer ainsi, à quelque hasard, l'opinion la plus chere à mon cœur, & la plus essentielle à mon bonheur; il me fembloit qu'un petit nombre d'idées générales, étayées par un vif sentiment, suffisoient à ma tranquillité; & fans un intérêt plus étendu, fans le desir de résister, selon mes forces, à un esprit d'indifférence & de fausse philosophie, qui fait des progrès chaque jour, je ne serois jamais sorti de ma premiere enceinte. Je suis loin d'avoir regret au

parti que j'ai pris. J'ai parcouru, sans trouble, cet livres & ces écrits, où les plus pernicieux enseignemens sont adroitement répandus; & j'ai pensé qu'un observateur doué d'un bon sens ordinaire, & placé au milieu des subtilités de la métaphysique, pouvoit du moins ressembler à ces sauvages, amenés quelquesois parmi nous, & qui, à travers les rassinemens dépravés de nos mœurs & de nos manieres, sous ont souvent rappelés, par des réslexions naturelles, à ces principes simples que nous avions abandonnés, & à ces anciennes vérités dont nous avions perdu la trace.

Tout l'édifice des idées religieuses seroit renversé ; si, par la force ou l'artifice du raisonnement, on parvenoit à détruire notre confiance dans l'existence d'un Êtte suprême : la morale ne pouvant plus alors être affociée aux opinions qui en sont la fauve-garde, demeureroit comme isolée, au milieu des hommes, & ne seroit plus désendue que par une politique, dont le temps affoibliroit insensiblement la puissance. Un funeste découragement s'empareroit de tous les esprits; il n'y auroit plus d'intérêt qui aboutît à un centre; il n'y auroit plus de sentiment susceptible d'être partagé par tous les hommes, & propre à former, entre eux, une confédération générale: aussi. tous ceux qui, avec des intentions pures, ne peuvent cependant être guidés & soutenus que par une perfuation intime, se retireroient triffement, & laifserolent à d'autres le soin de soutenir l'ordre moral par des fables & par des mensonges; ils plaindroient ces races éperdues, appelées à paroître & à passer. sur la terre, comme des plantes éphémeres; ils mépriseroient ces fantômes animés, qui viendroient faire bruit de leurs vanités & de leurs petites passions, pour retomber en peu de temps dans un éternel oublk. Tout ce qui nous paroît beau dans l'uni-

vers, tout ce qui excite notre enthousiasine, perdroit bientôt son éclat & son enchantement, si nous n'appercevions plus, dans cette scene brillante, que le ieu de quelques atômes, & la marche uniforme d'une aveugle nécessité; car c'est toujours parce qu'une chose peut être autrement, qu'elle acquiert des droits à notre admiration: enfin cette ame cet esprit, qui vivisient l'homme, cette faculté de penfer, qui surprend, qui confond celui qui la médire. ne paroîtroient qu'un vain mouvement, si rien n'étoit avant, si rien n'étoit ensuite, si nul souffle inconnu, si nulle intelligence générale n'animoient la nature. Mais c'est trop long-temps s'arrêter sur ces lugubres pensées; reprenez vos couleurs, reprenez votre vie, ouvrages d'étonnement, créations merveilleuses du Dieu de l'univers; venez instruire les hommes, venez confondre l'orgueil des uns, venez entrerenir la douce sensibilité des autres; venez vous emparer de notre ame . & réunissez toutes nos affections vers celui que nous devons aimer, vers celui qui est l'exemple éternel de la parfaite sagesse & de la souveraine bonté.

Je n'entreprendrai point d'attacher les hommes à l'idée d'un Dieu, par le récit de tout ce que les ouvrages de la nature déploient à nos yeux de grand & de magnifique; plusieurs écrivains célebres ont traité ce genre de preuves; & tous; dans leurs ébauches imparfaites, sont restés au-dessous de leur modèle. L'infini ne peut être représenté que par l'étonnement, le respect & l'accablement de toutes nox pensées; ainsi, quand on s'attache à développer le tableau successif & varié des merveilles de la nature, de changement d'objets est bien plus propre à reposer notre admiration, qu'à l'agrandir, car toute espece de renouvellement soulage nouve réprit, en sui présentant les stations, & les points d'appuir, dont la soublesse se

besoin; au lieu que si nous fixions studieusement notre vue sur un seul des phénomenes dont nous sommes les témoins, & si nous cherchions à l'approfondir, nous arriverions bien vîte au dernier terme de nos facultés. Nous découvrons les limites de notre entendement dans l'examen de l'organisation du plus petit insecte, comme dans l'observation des facultés de notre ame; & le mystere de la plus simple végétation est à la même distance de notre intelligence, que le secret des forces qui mettent en mouvement toute la nature.

C'est donc comme une louange à l'Etre suprême, & non comme une instruction nécessaire, que, suivant librement le cours de mes pensées, je commencerai par jeter un coup-d'œil rapide sur les principaux caracteres de sagesse & de grandeur, dont nous sommes tous également frappés, quand nous contem-

plons les merveilles de l'univers.

Quel specacle que celui du monde! quel tableau magnifique pour ceux qui peuvent sortir un moment de l'état d'indifférence où les a jetés l'habitude! On ne fait où commencer, on ne fait où s'arrêter, quand on effaie de parcourir tant de prodiges; & le plus beau de rous, c'est la faculté qui nous a été donnée, de les admirer & de les concevoir. Quelle étonnante & sublime relation que celle des beautés innombrables de la nature , avec cette intelligence phylique. qui nous permet d'en jouir & d'être heureux par elles! Quel rapport également surprenant que celui de l'ordre & de l'harmonie de l'univers, avec cette intelligence morale, qui nous permet de pressentir ce que c'est que la sagesse & la souversine science. La nature est immense, & tout ce qu'elle contient, tout ce qu'elle étale avec tant d'éclat, semble atteindre par quelque rapport à notre sensibilité ou à notre pense. & ces deux facultés invisibles, incompréhensibles

henfibles, simissent pour turmer ensemble cette merveille des merveilles que nous appellons le bonheur. Ah! que tous ces mots simples dont nous nous lervons; ne détournent point notre attention des idées magiques dont ils sont la representation ! C'est parce que les grands phénomenes de notre existence ne, peuvent être ni définis, ni exprimer de pluteurs manières, qu'ils sont d'autant plus miraculeux; & cestermes conventionnels, d'ame, d'esprit, de sensation, de vie, de bonheur, & nant d'autres encore que nous prononçons si légérement, ne confondent, pas moins noure entendement, lorsque nous voulons. arrêter noire réflexion sur l'essence des propriétés dont ils sont le signe. C'est par ce motif, entre plusieurs autres, que toute admiration de détail, dans les œuvres de la pature, est toujours insuffisante pour les ames sensibles ; car une semblable admiration est. nécessairement placée entre deux idées susceptibles d'être connues; idées que nous lions ensemble, à l'aide de notre propre science; mais le charme de nos rapports avec les prodiges qui nous environnent, c'est d'éprouver à chaque instant l'impression d'une, grandeur infinie, c'est de sentir le besoin de se précis pirer dans ce doux refuse de l'ignorance & de la foiblesse, l'idée sublime d'un Dieu. Nous sommes sans, cesse ramenés vers cette idée, par les vains efforts, que nous faisons, pour pénétrer dans les secrets de, notre propre nature, &, quand je fixe mon attention sur ces mysteres étonnans, qui semblent terminer en quelque maniere la puissance de notre pensée ... je me les représente avec émotion, comme les seules barrieres qui nous séparent de l'esprit infini, la source de toutes les lumieres.

Les hommes doués du plus grand génie, apperçoivent rapidement les bornes, de leurs facultés quand ils veulent aller trop avant dans l'étade des

hautes vérités métaphyliques; mais les esprits les plus simples & les moins exercés, peuvent distinguer par tout les indices de cet ordre & de cene harmonie, qui annoncent, avec tant d'éclat, le but & les desseins d'une souveraine sagesse. Il semble que toutes les connoissances, propres à inspirer aux hommes un sentiment, aient été mises à leur portée. Le savant astronome, en observant le cours de notre globe autour du soleil, appercoit la cause de cette succession réguliere de repos & de végétations, qui assure aux campagnes leur sécondité, & renouvelle à chaque saison leur brillante partire: mais le simple cultivateur, qui voit les trésors de la terre reparoître fidellement toutes les années, & répordre, avec une précision singuliere, aux besoins des êtres animés, n'est-il pas témoin d'un phénomene qui peut suffire à son admiration & à sa reconnoisfance? Newton décompose la lumiere, & calcule le degré de vîtesse avec lequel elle franchit l'immensité de l'espace: mais le pâtre ignorant, qui voit à son réveil sa cabane éclairée des mêmes rayons qui animent toute la nature, n'est-il pas témoin d'un phénomene qui peut suffire à son admiration & à fa reconnoissance? L'infatigable anatomiste parvient à se former une idée juste de l'inimitable structure & des tissus ingénieux de nos différens organes: mais l'homme le plus dénué d'instruction . qui réfléchit un inftant sur les plaisirs & sur la variété des sensations dont nous nous trouvons susceptibles, n'est-il pas témoin d'un phénomene qui suffit à son admiration & à sa reconnoissance ?

Les connoissances particulieres aux personnes diftinguées par leurs lumieres, sont des degrés de supérsorité qui disparoissent au milieu de ces grandens incommensurables, dont la nature entiere nous présente l'idée; il regne sur tous les hommes une im-

mensité qui les égalise; & pour chacun de nons : indistinchement, c'est au-delà des limites de norre intelligence que commencent vraisemblablement les plus grands prodiges de la nature. La science de tous les siecles ne nous a point expliqué ce que c'étoit que la puissance impérieuse de notre volonté sur nos actions & nos mouvemens; elle ne nous a point appris cette science; comment notre pensée pouvoit atteindre aux temps les plus reculés, & comment notre ame parvenoit à se pénétrer de cette multitude innombrable d'images des objets présens, de souvenirs des choses passées, & de représentations de l'avenir : elle ne nous a point appris comment toutes ces riches dépendances de notre esprit, tantot y demeurent ignorées de lui-même, & tantôt à son commandement, sortent de leur longue obscurité. & se succedent avec méthode ou se développent avec profusion. Ah! qu'à l'aspect de ces étonnans phénomenes, on trouve l'homme audacieux, lorsque, dans son ridicule orgueil, il méconnoît la mesure de ses forces, & yeut pénétrez dans les secrets dont les abords sont sermes par une main invisible ! Qu'il soit content de sentir que son existence est unie à tant de merveilles , qu'il soit content d'être l'objet des libéralités de la nature, & qu'il adore avec ref-pect cette souveraine puissance, qui l'a comblé de bienfaits, & qui l'a mis en harmonie avec toutes les forces du ciel & de la terre.

Le globe sur lequel nous existons, parcourt, chaque année, un espace de deux cents millions de lieues; & dans ce cours immense, sa distance di soleil, déterminée par des lois immuables, est exactement proportionnée au degré de température nécessaire à notre soible nature, & au retour successif de cette précieuse végétation, sans laquelle aucun des Arces primés

des êtres animés ne pourroit subsister.

.... .

L'affre, qui féconde les germes de vie que la terre enferme dans son sein, est en même temps la fource de cette lumière, qui développe à nos yeux Te spectacle de l'univers. Les rayons du soleil parcourent en huit minutes plus de trente millions de Heues: un mouvement il impétueux suffiroit pour jéduire en poudre les plus grandes masses de matiere; mais, par une combinaison admirable, relle est l'incompréhensible réduité de ces mêmes rayons, qu'ils viennent frapper le plus fensible de nos organes, non sculément sans le blesser, mais encore avec une mesure li délicate & si précise, qu'ils excitent en nous cette sensation ravissante, l'origine & la condition indispensable de toutes nos autres jouis-Tances: ainsi, c'est à travers les espaces de l'immen-Tite, que la chaîne de pos plaisirs s'établit, & que norre bonheur le prépare. L'homme, dans cette immensité, n'est qu'un point imperceptible, & néammoins, par les lens & fon Intelligence, il femble en commilinication avec l'uni-Wers entier; mais qu'elle est douce & paisible, cette communication! c'est presque celle d'un prince avec le rapporte à les defirs & à ses besoins; la nature ne paroit occupée que de lui; l'action des élémens, le bruit de la terre; comme les tayons de lumiere, Temblent s'etre proportionnes à les facultés & à les forces; & randis que les globes célestes se meuvent avec une rapidité dont l'imagination est effrayée, & qu'ils entrainent, dans leurs cours, notre vaste defrieure ranquilles au lein de l'alyle; & fous l'abri thresaite que chacun de nous a choisi, nous y jouis Idlis en paix de cerre multitude de biens qui , par une autre affidite merveilleufe, s'allient à tous nos godies & altous les fentimens dont nous avons été doués.

s e A

Enfin, & c'est une faveur de plus, il a été permis à l'homme d'être, en quelque chose, l'artisan de son propre bonheur; il parvient, par l'action de sa volonté & la fagesse de ses pensées, à embellir son habitation, & à réunir divers ornemens aux beautés simples de la nature ; il persectionne, par ses soins, les plantes salutaires; & dans les canaux obscurs de celles qui semblent les plus dangereuses, il découvre, il saisit quelque propriété bienfaisante, & il la sépare, avec art, des efficits vénimeux qui l'environnent; il vient à bout d'assouplir les méraux. & il les fair servir à l'accroissement de ses forces: il oblige le marbre à fléchir sous ses mains . & à se modeler au gré de ses desirs ; enfin, il donne des lois aux élémens, ou resserre du moins leur empire; il oppose des digues aux invasions de la mer; il contient les rivieres dans leurs lits naturels, & quelquéfois il les oblige à se diviser en différentes routes, pour aller répandre au loin feur bénigne influence; il éleve . des abris contre la fureur des vents; & par une ingénieuse adresse, il emploie à son usage cette force impétueuse, dont il n'avoit d'abord songé qu'à se défendre ; le feu même, dont l'action terrible femble un présage de destruction, il le subjugue, il le captive, & le rend, pour ainfi dire, le confident de son industrie, & le compagnon de ses travaux.

Quelle source de réflexions que cette domination de l'esprit, sur les redontables essets du mouvement d'une aveugle matiere! Il semble que l'Etre suprême, en soumettant ainsi à l'intelligence des hommes, les forces les plus puissantes de la nature, ait voulu nous donner une premiere notion de l'empire que devoit

avoir sur l'univers une souveraine sagesse.

Cependant c'est dans l'influence de nos facultés spirituelles, sur elles-mêmes, qu'on observe sur tout leur admirable essence; on voit avec étonnement

la perfection qu'elles acquierent par leur, propre action. C'est un beau phénomene, sans doute, que celui de l'intelligence, considérée d'une maniere zénérale; mais c'est une autre merveille, que de voir la pensée d'un seul homme parvenir, par les moyens les plus ingénieux, à se mettre en relation & en confidence avec la pensêe de tous les autres hommes & former la même alliance entre les pensées du temps présent & celles de tous les sécles. C'est par une semblable confédération que les lumieres se sont accrues, & que l'esprit de l'homme a connu toutes ses forces. Les puissans de la terre ne sauroient ni rompre cette association, ni soumettre à leurs tyranniques, partages l'auguste héritage de la science; une si précieus richesse, a conservé l'empreinte d'une main divine; & à l'aspect de son sacré caractere, personne encore n'a pu dire: elle est à moi seulement.

. Le plus bel usage qu'on air jamais fait de l'admirable réunion de tant de connoillances & de facultés, c'est lorsqu'on s'en est servi pour démonther aux hommes comment tout le rapporte dans la nature, à l'idée d'une premiere caule; comment on désouvre, à chaque étude nouvelle, les traces d'un ordre & d'une harmonie, qui annoncent avec énergie, un dessein plein de sagesse, & une volonté bienfaisante: mais aujourd'hui, malheureusement, ses indices, ces preuves de l'existence d'un Dieu ne suffisent plus; une altiere philosophie est parvenue à se jouer des raisonnemens, fondés sur la ligifon & le merveilleux accord de toutes les parties du système du monde; & ce n'est pas assez faire que d'oppoler aux opinions nouvelles, la simple autorité des causes sinales; on ne conteste plus, qu'il n'y ait une conformité parfaite entre nos delis mos besoins a entre nos besoins & les propriétes de nos organes, entre chacun de nos sens & les richesses de la nature; on ne conteste plus que depuis le cedre jusqu'à l'hysope, depuis l'insecte jusques à l'homme, il n'y air une beauté d'ensemble & de proportion, qui se retrouve également, & dans les rélations des objets entre eux, & dans les rapports de leurs diverses parties: mais cette admirable harmonie, où l'homme sage. où l'homme sensible apperçoit avec délices l'empreinte d'une intelligence éternelle; d'autres, moins heureux sans doute, s'obstinent à nous la présenter comme une rencontre fortuite, comme un jeu d'atômes agités par un avengle mouvement, ou comme la nature même des choses, existant ainsi de tout temps. Que de peine on a pris pour imaginer, ou pour défendre des systèmes destructifs de notre bonheur & de nos espérances! J'aime mieux un fentiment, que toute cette philosophie: mais ce seroit trop bien la servir, ce seroit trop encourager sa présomption, que d'éviter timidement son approche; &, malgré ses dehors imposans, voyons, rout foibles que nous fommes, si son orgueil est raisonnable, & si ce n'est que par ses dédains que les esprits ordinaires peuvent communiquer avec elle.

Voici comment je voudrois traiter la plus importante des questions dont l'homme puisse s'occuper.

J'essaire ai d'abord de montrer que les dissérentes conjectures, sur l'origine du monde, rentrent toutes dans une seule opinion, celle de l'existence éternelle & nécessaire de tout ce qui est; & je comparerai ensuite les bases d'un pareil système, avec les motifs de cette croyance, heureuse & simple, qui unit, qui associe l'idée d'un Etre suprêmé à tout ce que nous voyons, à tout ce qui nous est connu, à l'univers ensin, la plus vaste & la plus illimitée, de nos conceptions.

### CHAPITRE XIII.

Suite du même sujet.

Orsqu'on voit les auteurs des différens systèmes, sur la formation du monde, rejeter l'idée d'un Dieu, sous le prétexte que cette idée est étrangere à la nature de nos perceptions, n'auroit-on pas droit de penser qu'ils vont nous présenter quelque idée plus vraisemblable, ou plus proportionnée à notre entendemeut! Mais, loin de remplir notte attente, ils s'abandonnent eux-mêmes à tous les écarts de l'imagination la plus fantastique. En effet, soit qu'on rapporte la premiere origine de l'univers aux effets du hasard, & au concours fortuit des atômes, soit qu'on établisse d'autres hypotheses dézivant des mêmes principes, il faut au moins supposer l'existence éternelle d'une multitude innombrable de petites parties de matieres placées sans ordre & sans regle dans l'immensité de l'espace; il faut supposer ensuite que ces molécules, disséminées à l'infini, s'attirent & se correspondent par des propriétés inhérences à leur nature; il faut. supposer qu'il resulte de leur adhésion, non-seulement des facultés organiques, mais encore des facultés intelligentes, telles que la pensée, la mémoire, la prévoyance, le jugement & la volonté; il faut enfin supposer que toutes ces molécules incompréhensibles ont été ralliées, avec un ordre. admirable, par l'effet d'un mouvement aveugle, & par le réfultat d'une des chances possibles dans, l'infinité des combinaisons du hasard. En vérité, à. la suite de tant de suppositions sans modele. & **fans** 

fans fondement, celle d'un être intelligent, l'ame & le mobile de l'univers, eût été plus analogué à notre nature, & plus ressemblante à nos con-posissances.

Reprenons cependant les diverses bases hypothétiques que nous venons d'indiquer. On y reconnoît d'abord les petites habitudes de notre esprit; il est dans l'usage & dans la nécessité d'aller du simple au composé, toutes les fois qu'il médite, qu'il invente, qu'il exécute : ainsi, par une méthode inverse, les compositeurs de systèmes ont cru que pour reporter l'univers à son origine, il suffisoit de détacher, par la pensée, toutes ses parties, de les briser & de les subdiviser ensuite à l'infini; mais, quelle que sût la ténuité des atômes, dus au travail de notre imagination, leur existence avec toutes les propriérés organiques & intellectuelles, qu'il faudroit nécessairement leur accorder, seroit une merveille peu différente de tous les phénomenes dont nous sommes environnés.

Le moment où nous voyons une plante croître; s'élever & s'embellir de diverses couleurs, nous représente seulement l'époque où sa végération est à la portée de nos sens; mais le germe de cette plante, ou . si l'on veut encore, les molécules organiques, le premier principe de ce germe, nous eussent offert un aussi grand sujet d'admiration, si nous avions été doués des facultés nécessaires, pour pénétrer dans ces arriere-secrets de la nature. Mais peut-être qu'en transformant dans une poussiere imperceptible toutes les parties de matiere, dont l'assemblage a dû composer le monde, on n'a plus devant ses yeux qu'une vapeur fugitive, à laquelle l'admiration même ne peut plus se prendre; & ceux qui ont le malheur d'aimer à se défendre de cette admiration, trouvent encore dans le système des atômes divisibles sans

cesse, un moyen d'éloigner à leur gré le moment de Leur étonnement.

Toutes ces combinaisons fantastiques ne servent qu'à nous troubler dans la recherche de la vérité, & ie ne crois pas indifférent de faire à ce sujet une observation générale. L'étude des premiers élémens, dans toutes les sciences qui sont notre propre ouvrage, telles que la géométrie, les langues, la légiflasion civile, & plusieurs autres encore, nous paroissent avec raison, la partie de notre instruction la plus facile. Il n'en est pas de même, quand nous cherchons à connoître les lois du monde physique; cat les œuvres de la nature ne nous paroissent jamais plus simples que dans leur étar composé; elles sont alors, pour notre esprit, ce qu'est un son harmonieux pout notre oreille; & c'est l'accord de toutes leurs paries qui forme une unité parfaitement proportionnée à notre intelligence. Ainsi, l'homme, par exemple, cette réunion merveilleuse de tant de facultés différentes, n'étonne point notre entendement, & devient pour nous, dans son ensemble, nne idée simple, une notion familiere; mais nous sommes troublés & comme éperdus, lorsque nous cherchons à le décomposer, & à remonter aux élémens de sa liberté, de sa volonté, de sa pensée, & de toutes les autres propriétés de son essence.

: Nous ne faisons donc que marcher vers l'infini, & vers de plus grandes ténebres, lorsque nous détruisons le monde pour le diviser en atômes, du milieu desquels nous le faisons sortir de nouveau. après avoir rallié tout ce que nous avions dif-

perfé.

Cependant, admettons-le pour un moment, il existoit des atômes organiques & intelligens, & ils étoient tels, soit par leur nature, soit par leur adhésion avec d'autres molécules. Il faut maintenant,

avec tous ces atômes épars dans l'immensité de l'es pace, composer l'univers, ce chef-d'œuvre d'ha-monie, ce parfait assemblage de toutes les beautés & de toutes les diversités, cette source inépuisable de tous les sentimens d'admiration : & en rejetant l'idée d'un Dieu, créateur ou ordonnateur, il faut recourir à la puissance du hasard, c'est-à-dire, aux effets inconnus d'un mouvement continuel, qui, sans aucune regle, produit, dans un temps illimité, toutes les combinaisons imaginables: mais, pour éffectuer une variété infinie de combinaisons, il ne suffit pas d'admettre un mouvement continuel; il faut, de plus, supposer que ce mouvement change sans cesse de direction dans toutes les parties de l'espace soumis à son influence. Or, l'existence d'un pareil changement, & d'une semblable diversité dans les lois du mouvement, est une nouvelle supposition à réunir à toutes les autres.

Cependant, toutes ces hypotheses chimériques accordées, on n'est point au terme des difficultés que présente le système de la formation du monde par un concours fortuit d'atômes.

Il est difficile de comprendre comment des particules de matiere agitées dans tous les sens, & sufceptibles, comme on l'a supposé, d'un nombre infini d'adhésions différentes, n'auroient pas formé tel entrelacement, telle contexture, qui auroient rendu impossible la composition harmoniquse de l'univers, & de toutes ses parties.

Quand on se représente, abstraitement, le nombre illimité de chances qu'on peut attribuer à un aveugle mouvement, l'imagination se prête, non pas à concevoir, mais à supposer comment un nombre infin d'atômes doués de la propriété de s'unir ensemble, & soumis à une diversité infinie de mouvemens, parviendroit à composer les globes célestes: mais :

Bb 2

comme long temps avant l'époque où un pareil jet du hasard deviendroit probable, ces mêmes atômes auroient formé une multitude innombrable de combinaisons partielles; si l'une de ces combinaisons eût été incompatible avec l'ordonnance & la composition d'un monde, jamais ce monde n'auroit pu se former.

Les mêmes considérations peuvent s'appliquer aux êtres animés: le hasaid auroit produit des hommes susceptibles de vie & de transmission de vie, bien avant de leur avoir accordé toutes les facultés dont ils jouissent; & dès qu'ils auroient été formés avec quatre sens, ils n'en auroient pas acquis un cinquieme, par la même raison que nous n'en voyons pas maître en nous un nouveau. De même encore la chance, qui auroit donné pour résultat des êtres vivans, auroit dû précéder, d'un remps insini, la chance qui auroit rapproché ces mêmes êtres de toutes les productions nécessaires à leur subsistance & à leur conservation.

On peut, à la vérité, supposer que les atômes rassemblés d'une manière incompatible avec l'ordonnance de l'univers, se sont séparés par la continuation du mouvement introduit dans l'immensité de l'espace; mais ce même mouvement continuel, capable de désunir ce qu'il auroit joint ensemble, comment n'eût-il pas détruit pareillement l'harmonie qui auroit été le résultat d'une des chances fortuites auxquelles on attribue la formation du monde?

Alléguera-t-on que toutes les parties de matiere une fois réunies dans les masses & les proportions qui constituent les globes célestes, cette ordonnance a été maintenue par l'impression d'une force prédominante, & en même temps invariable? Mais comment concilier l'existence & l'empire d'une semblable force avec ce mouvement continuel, en divers sens,

dont on a eu besoin pour la composition de l'u-

· On peut démontrer encore, d'une autre maniere, que la formation des mondes par les chances d'un aveugle mouvement, & la fixité de ces mondes dans leur état actuel, sont deux propositions qui se contrarient. Développons cette idée. Le jet d'atômes nécessaire pour produire la masse informe des globes célestes, étant infiniment moins compliqué que le jet d'atômes nécessaire pour produire ces mêmes planettes, avec tous les êtres intelligens dont elles sont peuplées; le premier jet, selon toutes les regles de probabilité, a dû arriver infiniment plutôt que le second. Ains, dans le système de la composition de l'univers par le concours fortuit des atômes, il faut négessairement supposer que ces atômes, après s'être réunis pour former des globes célestes, ont été disjoints, rejetés dans l'espace, & rassemblés de nouveau, aussi souvent qu'il l'a fallu, pour parvenir enfin, par une suite innombrable de coups du sort, à produire la combinaison d'une planette parsemée, comme la notre, d'êtres intelligens & susceptibles de perfection. Or, puisque des êtres ainsi doués n'aioutent rien à la stabilité du globe sur lequel ils sont répandus, puisqu'ils ne contribuent point à la plus grande confition de toutes ses parties; pourquoi le mouvement aveugle, qui auroit réuni, dissous & rassemble si souvent toutes les parties de la terre, avant de l'avoir composée telle qu'elle est; pourquoi ce même mouvement ne se feroit-il plus ressentir? Il devroit, de nouveau, réduire en poudre le globe que nous habitons, ou nous présenter, du moins, le spechaele de sa déstruction dans un degré plus ou moins apparent.

Ce n'est pas seulement à un monde orné d'être intelligens, c'est encore à un monde simplement ré-

guher dans tous ses détails, qu'on peut appliquer le raisonnement que je viens de faire; car nous appercevons, autour de nous, une multitude innombrable de beautés & de traits d'harmonie, qui n'étoient pas nécessaires au maintien de notre globe, & qui, selon toutes les regles de la probabilité, n'auroient jamais pu être réunis à son existence, si l'on ne supposoit pas que la terre a été formée, dissoure, & reproduite une infinité de sois, avant d'avoir été composée telle que nous la voyons: mais alors je demanderois de même, pourquoi nul vessige, nulle apparence d'un semblable jeu de la nature, ne se présente à nos yeux, & pourquoi ce mouvement s'est tout à coup arrêté?

Il feroit possible cependant, à l'aide d'une nouvelle supposition, de résoudre encore la difficulté que je viens de présenter: on diroit que la réunion, & la dispersion successive des atômes universels, s'exécute dans un espace de temps, si lent & si insensible, que nos observations, & toutes celles dont nous avons la tradition, ne peuvent nous instruire s'il n'y aura pas une séparation de toutes les parties de l'univers, par les mêmes causes qui ont opéré leur adhésion &

leur assemblage.

Il est sûr qu'en nous transportant ainsi dans l'infini, & en y plaçant telle chaîne de suppositions qu'on juge à propos de faire, on se trouve nécessairement hots de l'atteinte de toute espece de raisonnement: mais, en me servant, à mon tour, de cet infini, pour opposer folie à folie, je demanderois pourquoi, dans les combinaisons infinies d'un mouvement infini, les hommes n'auroient pas été créés, détruits & recréés une infinité de sois, avec les mêmes facultés, les mêmes souvenirs, les mêmes pensées, les mêmes relations, les mêmes circonstances; & comment chacun de nous, n'étant ainsi séparé de ses précé-

dentes existences que par un sommeil dont la durée est imperceptible, nous ne serions pas, à nos propres yeux, des êtres perpétuels? L'infini permet la supposition de cette absurde hypothese, comme il autorise tout autre espece d'imagination où le temps n'est compté pour rien. On voit cependant comment on risque de s'égarer, lorsqu'avec des facultés bornées, on veut se servir de l'idée incompréhensible de l'infini, & l'ajuster hardiment aux combinaisons des êtres infinis.

Présentons néanmoins encore une objection. On pourroit dire que notre planette est le résultat d'une premiere chance fortuite; mais que cette premiere chance n'est pas improbable, si l'on suppose qu'il existe, dans l'infinité de l'espace, un nombre infinit d'autres rassemblemens d'atômes produits également par un premier coup de dé, & qui représentent, dans l'universalité, toutes les formes possibles; & toutes les proportions imaginables: mais alors je demanderai par quelle loi tous ces corps irréguliers, soumis nécessairement, en raison de leur nombre & de leur masse, à une infinité de mouvemens; ne sont pas venus déranger le système des planettes formées en même temps qu'eux, par une premiere chance du hasard?

Je dois faire observer encore que l'ordre, dont nous avons connoissance, est une preuve de l'ordre universel; car dans l'immensité, où une partie n'est rien comparativement à l'ensemble, aucune, sans exception, ne pourroit se maintenir, si elle n'étoit pas en équilibre avec le tout.

Ainsi, soit qu'on suppose une succession infenie de chances, à laquelle la masse entiere des atômes auroit été soumise uniformement, soit qu'on se contente d'un premier jet général, mais divisé dans une infinité de sédion, toutes diverses entre elles, le raisonnement oppose des difficultés invincibles aux résultats qu'on veut tirer de ces différentes hy-

potheses.

Enfin . l'on ne doit jamais perdre de vue que pour parvenir à la composition fortuite d'un monde, tel qu'on est le maître de le supposer, il a toujours fallu la préexistence éternelle des atômes organiques la préexistence éternelle des atômes intelligens, la préexistence de toutes les formes & de toutes les lois d'affinités, la préexistence éternelle des mouvemens en divers sehs suivis à point nommé. d'une marche réguliere propre à conserver les réunions & les rassemblemens qui avoient été produits par un mouvement varié. En vérité, je puis le répéter, quand on a besoin de recourir à des premiers principes si miraculeux, quand on a besoin d'admettre, en commençant, une nature si admirable. on ne conçoit pas comment on juge à propos de la faire agir tout-à-coup comme une folle, pour achever l'ouvrage de l'univers : une supposition de plus. auss magnifique que les premieres, eût suffi pour se dispenser d'une terminaison si bizarre.

Il me semble que, malgré l'immensité qui sert de théâtre aux disserens systèmes sur la formation du monde par les chances du hasard, ils sont rellement rapprochés les uns des autres, qu'on a peine à saissir leurs nuances distinctives; se à voir le petit cercle que l'imagination pascourt, quand elle applique ses sonces à de si hautes conceptions, on croit découvrir, quelque chose de surnaturel dans sa singuliere impuissance: les auteurs de ces systèmes ont sair de prisonniers dans leurs étroites idées, se les marques de leurs chaînes s'apperçoivent de toutes parts; c'est toujours des atômes se des corpuscules qu'on fait jouer ensemble, ou à plusieurs reprises, ou tout à la fois, dans un espace infini; mais quand

quand on veut former la pensée, la liberté, la volonté, comme on ne sait de quelle maniere décomposer de telles propriétés, on les suppose préexistantes dans les parties élémentaires dont on s'est servi pour créer l'univers, & l'on a soin, prudemment, de n'accorder aucune action à cette liberté & à cette volonté, tant qu'on a besoin, pour son hypothèse, de prévenir toute résistance aux mouvemens, en divers sens, qui doivent composer le monde.

On ne rendroit, ni plus fimple, ni plus croyable l'aveugle production des mondes, en suppofant, non-seulement une multitude innomblable de molécules organiques, mais encore une infinie diversité de moules, qui attirent à eux ces molécules par une force dont les affinités chymiques nous donnnent une idée. Un pareil système, qui serviroit peut-être à expliquer quelques opérations secondaires de notre nature connue, n'est point applicable à la premiere formation des êtres; car. avec un assemblage de moules & de molécules, toutes les grandes difficultés subsisteroient. En effet, comment les moules divers se seroient-ils classes dans l'ordre nécessaire pour former l'ensemble le plus fimple, mais qui exige encore une mesure fixe & une succession de rangs? Le moule destiné aux molécules organiques, dont le crystallin doit être com-. posé, comment se seroit-il placé au centre du moule destiné à former la prunelle? celui-ci, sous le moule qu'exige la configuration des paupieres, & ainfi de suite, par une gradation exacte, précise, & dont les divisions & les subdivisions sont innombrables?

Supposera-t-on une succession infinie de moules, dont les plus grands attirent les plus petits, de la même maniere que ceux-ci ont attiré les molécules organiques qui leur étoient propres? Cette supposs.

tion la plus libre & la plus étendue de toutes celles qu'on peut imaginer, n'est pas suffisante pour modeler, en imagination, le moindre des phénomenes dont nous sommes les témoins; il faut encoré que, par la direction d'une force sage & puissante, les moules & les molécules animés qui leur appartiennent, se mettent en mouvement sans confusion; il faut que ceux destinés à composer les fibres extérieures, laissent passer devant eux les moules propres à former les organes intérieurs; il faut ensin que chacun de ces moules, dans sa marche & dans son développement, observe artistement ces nuances délicates, & ces linéamens imperceptibles, qui joignent ou séparent toutes les parties du plus simple des ouvrages de la nature.

Nous connoissons, à la vérité, une force qui agit dans tous les sens, qui place tout avec ordre & à son rang, qui marche vers un but, qui s'occupe d'un dessein, qui finit, qui reprend, qui s'arrête à propos, & qui exécute, à chaque instant, une œuvre compliquée; c'est la volonté intelligente; & l'on doit s'étonner que la seule faculté, dont nous avons la conscience intime & l'expérience habituelle, soit en même temps celle dont la philosophie détourne ses regards, lorsqu'elle s'applique à découvrir les causes de l'ordre admirable de l'univers.

On peut, j'en conviens, en rejetant l'idée d'une volonté puissante, ordonnatrice du monde, admettre, pour principe des choses, l'existence éternelle d'une force aveugle qui, par une nécessité incompréhensible, auroit guidé vers un but lage & parsaitement combiné, tout ce qui étoit d'abord épars consusément dans l'immensité de l'espace; mais cette nouvelle supposition réunie à toutes celles que j'ai déjà énoncées, formeroit une hypo-

these absolument semblable au système de l'existence éternelle de l'univers : en esset, l'existence éternelle de tous les élémens, de toutes les substances, de toutes les sorces, de toutes les propriétés qui devroient nécessairement produire un certain ordre de choses, seroit un phénomene absolument semblable à l'existence éternelle de cet ordre lui-même.

On doit ajouter que ces deux phénomenes ne seroient séparés, de notre pensée, que par un instant indivisible; instant encore, qu'on ne peut désigner, ni placer, en imagination, dans l'étendue des temps représentés par l'éterniné; car telle époque dont on sit choix, elle seroit toujours trop tardive d'une infinité de siecles. L'effet nécessaire d'une cause éternelle n'a, comme cette cause, aucune époque à laquelle on puisse sixer son commencement.

L'on apperçoit ainsi, sous un autre point de vue, combien sont vaines & ridicules les diverses opérations fatastiques qu'on place avant l'existence du monde, & que l'on attribue, tantôt aux mouvemens défordonnés du hasard, tantôt aux lois régulieres d'une

aveugle nécessité.

Ķ

1.

76

ė

36

8

Il n'est donc qu'une seule hypothese, qu'on puisse mettre en opposition avec l'idée d'un Dieu, souverain ordonnateur de toutes choses; c'est le système de l'existence éternelle de l'univers. Un tel système d'athéisme sera toujours désendu plus facilement qu'aucun aurre, parce qu'étant fondé sur une supposition vaste & sans bornes, il ne peut point être cerné par le raisonnement, comme toutes les idées hypothétiques où l'homme sait agir la nature d'après une marche & des procédés dont il est l'inventeur. Nous devons considérer ce système avec une attention, le discuter selon nos moyens, le combattre selon nos sous

C c 2,

## CHAPITRE XIV.

### Suite du mêmie sujet.

Eux qui soutiennent que le monde subfisse de luimême, & qu'il n'y a point de Dieu, disent, en faveut de leur opinion, que si l'existence éternelle de l'univers épouvante notre entendement, l'existence éternelle d'un Dieu, l'auteur ou l'ordonnateur de cet univers, présente une idée encore plus inconcevable; & qu'une telle supposition n'est, si l'on peut s'exprimer ainsi, qu'une difficulté de plus, puisque, selon les regles ordinaires de nos jugemens, l'ouvrage le plus merveilleux paroît un phénomene moins étonnant que la science, dont il est le résiltat, ou l'esprit, dont il est l'empreinte.

Fixons d'abord notre attention sur ce raisonnement. On se demande en vain ce que c'est qu'une dissiculté de plus dans l'infini, on ne peut le comprendre : les idées représentées par ces expressions familieres, plus prochain, plus simple, plus facile, térivant nécessairement d'une comparaison, ne sont admissibles que dans l'enceinte de nos connoissances; au delà, ces mêmes idées n'ont aucune application, & nous ne saurions sixer des degrés dans les immensités qui excedent les bornes de notre vue, & dans ce vague sans sin, qui édhappe aux atteintes de nos forces intellectuelles.

Sans doute, notre esprit se perd également, & en cherchant à se former une image distincte d'un Dieu, souverain auteur de la nature, & en faisant des essorts pour se représenter l'existence éternelle du monde, sans aucune cause hors d'elle-même?

Sependant, lorique nous tâchons d'élancer notre pensee vers les premieres traces du temps ; lorsque nous essayons de nous élever jusques aux commencemens des commencemens, nous sentons distinctement que, loin de confidérer l'existence éternelle d'une cause intelligente comme un accroissement de difficulté, nous ne pouvons éprouver de repos qu'à l'aide de cette opinion; & au lieu d'avoir besoin de forcer notre attention pour adopter un pareil système, au lieu de nous croire égarés dans un espace imaginaize, nous nous trouvens, au contraire, plus rapprochés de nous-même, tant, selon notre nature, l'ordre se réunit à l'idée d'une volonté, & la multiplicité des combinaisons à l'idée d'une intelligence. Ainsi « pous élevant du petit au grand, & raisonnant par analogie, nous devons nécessairement concevoir plus facilement l'existence d'un Etre doné dans une étendue illimitée des diverses propriétés, dont nous ne jouissons qu'en partie; nous devons, dis-je, concevoir plus aisement une semblable existence, que celle d'un univers, où tout seroit iutelligent, excepté sa force motrice, L'ouvrier, fans doute, est au-dessus de l'ouvrage: mais, selon notre maniere de sentir. & de juger, une combinaison intelligente, formée sans intelligence, sera toujours le plus extraordinaire, comme le plus incompréhentible de tous les phéno-

Il n'est pas indifférent d'observer que, dans le systême dont je combats les principes, plus le monde, nous paroîtroit un complément admirable de sagesse & d'harmonie, & moins on pourroit en tirer aucune induction favorable à l'existence d'un Dieu, puisque l'auteur d'un ouvrage parfait est encore davantage une difficulté de plus que le compositeur d'une chose médiocre. Ainsi, dans un pareil système, tous ceux qui détailleroient les beautés de la nature, tous ceux qui s'efforceroient d'en présenter le majestueux en semble, desserviroient stupidement la cause de la religion, & affoibliroient la croyance à l'existence d'un Etre suprême. Il me semble qu'il est aisé d'appercevoir combien doit être mal assuré un raisonnement qui conduit à des résultats si absurdes.

Le spectacle attentif de l'univers doit nous inspiser de la défiance, sur les jugemens que nous formons, de ce qui est le plus simple dans l'ordre des choses; car toutes les opérations générales de la nature dépendent d'un mouvement plus grand. & plus compliqué que celui dont nous autions aisément l'idée. Nous trouverions surement contraire à une parfaite simplicité de movens, ce circuit de deux cents millions de lieues, que notre globe chaque année, pour déterminer le changement successif des faisons . & pour assurer la reproduction des fruits nécessaires à la subsistance des êtres animés; nous n'aurions pas imaginé non plus qu'il fallût une distance de trentequatre millions de lieues entre le soleil & la terre pour proportionner les rayons de lumiere à la délicatesse de nos organes. Cependant à , même dans l'étroite enceinte où nous promenons nos regards, nous ne découvrons aucune application constante de cet ordre simple dont nous nous formons l'image, comment un pareil principe serviroit-il de guide à nos opinions, au moment où nous élevons nome méditation jusques aux premiers anneaux de la vaste chaîne des êtres, & lorsque nous entreprenons d'examiner si par de là les immensités de l'univers, il existe ou non une cause intelligente ? Que devient près de ces hauteurs incommensurables, ce petit mot prononcé sur notre petit tribunal, c'est une difficulté de plus? La mouche bourdonnante seroit moins ridicule que nous, si, capable d'appercevoir l'ordre la magnificence de nos palais, elle affuroit politive:

ment que l'architecte, une difficulté de plus, n'a

jamais existé.

Tout nous indique donc que, selon les divers degrés d'esprit & de savoir, le simple & le facile ont une application dissérente; nous sommes témoins habituellement que ces expressions ne sont pas interprétées de la même maniere, par un homme médiocre & par un homme de génie; cependant la distance qui sépare les divers degrés d'intelligence dont nous avons connoissance, & vraisemblablement très-petite dans l'échelle universelle des êtres. Toutes nos réslexions nous conduiroient donc à présumer que, par de-là les limites de l'esprit humain, se simple est notre composé, le facile notre merveilleux, l'évident notre inconcevable.

Après avoir examiné le principal argument des partifans du système d'athéisme, que nous combattons dans ce moment; ouvrons nous-mêmes une route à nos recherches; &, au milieu du labyrinthe où nous sommes placés, tâchons d'offrir un guide à

motre méditation.

Nous sommes témoins de l'existence du monde, & présens intimes à la nôtre propre; ainsi, tout ce qui est, ou les causes diverses d'un tel ensemble, ou le premier principe de ces causes, ne peuvent avoir eu de commencement; & , par une conséquence naturelle, l'éternité d'une existence, cette idée la plus incompréhensible de toutes, est cependant la plus incontestable des vérités. Forcés maintenant, pour asseoir notre opinion, de choisir entre deux existences éternelles, l'une intelligente & libre, l'autre aveugle & privée de la conscience d'elle-même, comment n'adopterions-nous pas la premiere par présérence? Une existence éternelle est une idée si étonnante pour nous, si au-dessus de toutes les puissances de notre entendement, que nous ne saurious

trop la décorer de tout ce que nous conneissons de beau & de sublime; & il n'est rien à nos yeux qui

réunisse plus ces caracteres que la pensée.

Ne seroit-il pas étrange que, dans nos divisions systématiques, ce fût uniquement à cette pensée, & par conséquent à tout ce qu'il y a de plus admirable dans la nature, que nous refufassions l'éternité, tandis que nous l'attribuerions à la matiere, & à ses aveugles combinaisons? Quel renversement de toutes les proportions? Nous croirions à l'existence éternelle de cette matiere, parce qu'elle est présente à nos veux. & nous ne voudrions pas admettre l'existence éternelle d'une intelligence; tandis que celle dont nous sommes doués, devient la source de nos jugemens. & le guide même de nos sens!

Enfin , par quelle autre singularité n'accorderions. nous le sentiment & la conscience de l'intelligence. qu'à cette petite partie du tableau du monde, qui nous est représentée par les êtres animés? Ainsil'ensemble de la nature seroit au-dessous de ses détails; & si nulle ame, nul esprit n'animoient l'univers. l'homme devroit nous paroître le dernier terme de la perfection; cependant nous ne voyons en lui qu'une esquisse, une foible image de quelque chose de plus complet & de plus admirable; nous apperçevons qu'il est, pour ainsi dire, aux commencemens de la pensée; & tous ses soins, tous ses efforts, pour étendre l'empire de cette faculté nous avertissent qu'il marche fans cesse vers un but dont il est toujours éloigné, enfin, dans sa plus grande force, il a le sentiment de son impuissance; il s'étudie, & il ne peut se connoître; il fait quelques découvertes, & il ne pénetre aucun secret; il croit toucher à des vérités, & il ne peut y atteindre ; il est arrivé dans le monde, comme un sable jeté par les vents; il n'a pi la conscience de son origine, ni la prévoyance de

la fin; il montre toute la timidité, toute la défiance d'un être protégé; il est entraîné par instinct à élever au ciel ses vœux & ses pensées; & quand il n'est pas égaré par l'ivresse de ses raisonnemens, il craint, il cherche, il adore un Dieu; & il rejette avec essroi le rang présomptueux, qu'une aveugle philosophie voudroit lui assigner, dans l'ordre de la nature.

Je dois ajouter que le fentiment d'admiration; dont je ne puis me défendre, en arrêtant mon attention sur les qualités spirituelles dont nous sommes doués, s'affoibliroit sensiblement, si j'étois réduit à considérer l'homme lui-même comme une simple végétation d'une aveugle matiere; car la production la plus étonnante ne m'inspirera qu'une émotion passagere, si je ne puis pas la rapporter de quelque maniere à une cause intelligente: il faut que e découvre une sagesse & une combinaison, pour admirer; de même que j'ai besoin d'appercevoir un sentiment & une volonté, pour aimer.

Mais si-tôt que je vois dans l'esprit humain l'empreinte d'une souveraine puissance; si-tôt qu'il me paroît l'un des résultats d'une grande pensée, il reprend à mes yeux sa magnificence, & toutes les facultés de mon ame se prosternent devant une si merveilleuse

conception.

C'est donc avec l'idée d'un Dieu, que les qualités spirituelles, dont l'homme est doué, attirent mon hommage, & saisssent mon imagination; & par une double action, c'est en réstéchissant sur ces propriétés sublimes, c'est en étudiant leur admirable essence, que je suis affermi dans l'opinion qu'il existe une souveraine intelligence, l'ame de la nature entiere & qui la ment, la dirige & la soumet à ses lois. Oui, nous trouvons dans l'esprit de l'homme un premier indice, une soible image des persections que nous avons besoin d'attribuer au suprême auteur de l'univers. Quel

D q

prodige, en effet, que cette pensée capable de tant de choses, mais qui, toujours dans l'ignorance de 'sa propre nature, auroit besoin, pour ainsi dire, de se placer en arriere d'elle même, pour connoître ce qu'elle devroit le plus admirer! Elle m'étonne également, cette pensée, & dans son étendue & dans ses limites; un espace immense est ouvert à ses recherches & à sa pénétration, & dans le même temps elle ne peut se saisir des secrets qui paroissent le plus à sa proximité; & le mobile de son action, le principe de ses forces intellectuelles, lui demeurent à jamais cachés. Elle est donc avertie à chaque instant, de sa grandeur & de sa dépendance; & ce sentiment doit la ramener sans cesse à l'idée d'une souveraine puilfance. Il y a dans ces limites de notre favoir & de notre ignorance; il y a dans cette lumiere mixte & conditionnelle, qui nous a été confiée, tous les indices d'un dessein & d'une intention; & il me semble quelquefois entendre cette consigne donnée à l'ame des hommes, par le Dieu du monde & de l'immensité: allez admirer une portion de mon univers; allez connoitre mes ouvrages; allez faire l'esfai de la félicité; allez apprendre à m'aimer; mais ne cherchez point à lever le voile dont j'ai couvert le fecret de voire existence & de votre formation; j'ai composé vone nature de quelques-uns des attributs qui conflituent ma propre essence; vous seriez trop près de moi, si jevous permettois d'en pénétrer le mystere; artendez l'instant déligné par ma lagelle; jusques là vous ne pourrez m'atteindre que par votre respect & votre reconnoissance.

Ce n'est pas seulement le prodige de la pense qui nous raproche d'une intelligence universelle; c'est encore toutes ces inconcevables propriérés, connues sous les noms de liberte, de jugment, de volonté, de mémoire, de prévoyance; c'est ensin l'auguste & sublime ensemble de nos sacontemplaration d'un si grand phénomene; est-on loin après cette méditation, de concevoir & de se représenter un Dieu, l'ame éternelle du monde? Non, sans doute; nous avons au dedans, de nous une soible image de la puissance infisse que nous cherchons à découvrir; Thomme est lui même un univers, gonverné par un souverain maître; & nous sommes plus près, par notré nature, de l'idée d'une intelligence suprême, que d'aucune notion des propriétes primitives de la matière, propriétés, cependant, d'où son voudroit faire émaner le système du monde, & son admirable harmonie.

Il me semble que la pensée est traitée avec beaucoup de rigueur dans la plupart des systèmes philosophiques; & l'on a tellement peur de l'honorer, qu'on ne veut ni l'admettre comme un principe simple & particulier, quand il est question de croire à l'immortalité de l'ame, ni la considérer comme un principe universel, quand on discuté l'opinion de

L'existence d'un Dieu.

TT.

Il est également singulier que l'on veuille compofer une ame douce des plus sublimes qualités, avec une quantité quelconque de matieres diverses, dont aucune n'a de rapport avec la pensée, & qu'on prétende en même temps que le monde, où nous voyons des êtres intelligens, n'a pour moteur & pour principe aucun être de la même nature: cette supposition, cependant, seroit aussi raisonnable que l'autre l'est peu; mais il semble qu'on aime mieux attribuer l'ordre à la consussion, qu'à l'ordre lui-même.

Nous cherchons à pénétrer le secret de l'existence de l'univers; & lorsque nous résléchissons sur les causes de cette vaste & magnisque ordonnance, nous ne voulons rien attribuer à ce qui nous est connu de plus merveilleux & de plus analogue à une semblable.

Dde

(212)

composition; la pensée, le dessein & la volonte. Pourquoi donc retrancherions nous de la formation du monde, ces élémens sublimes? Est-ce à nous à mettre de l'épargne dans une hypothese, où tous les miracles de la nature se concentrent? C'est avec les facultés spirituelles dont l'homme est doué, qu'il est resté le maître de la terre; qu'il a subjugué les animaux féroces; qu'il a dominé les élémens; qu'il s'est mis à couvert de leur impétuosité: c'est avec ces facultés, que l'homme a élevé l'édifice de la société, & qu'il en a réglé l'harmonie, c'est avec elles qu'il a donné des lois à ses propres passions, & qu'il a perfectionné tous ses moyens de bonheur; enfin it n'a jamais rien fait, rien créé, qu'à l'aide de son esprit; & dans ses spéculations sur la formation du monde . & fur les admirables rapports de toutes les parties de l'univers, ce qu'il ne voudra pas admettre, ce qu'il osera rejeter, c'est le pouvoir de l'intelligence & l'action de la pense. Il me semble voir des hommes se disputer sur les moyens dont on s'est servi pour élever une pyramide; & nommer tous les genres d'instrumens, excepté ceux qu'on trouve encore aux pieds de l'édifice.

C'est uniquement l'habitude qui distrait notre artention, de la réunion des prodiges dont notre ame est composée; & c'est ainsi, masheureusement, que l'admiration, cette vive lumière de l'esprit & du seriment, ne sert plus à nous instruire. An! combien nous serions émus, disseremment, si nous contemplions pour la première sois l'une des plus soibles parties de ce merveilleux ensemble! Qu'en peu de temps alors l'opinion de l'existence d'un Dieu parostroir vraisemblable à ceux qui s'en éloignent aujourd'hui davantage! Qu'il me soit pérmis, pour rendre cette vérité plus sensible, de recourir un moment à une siction, & de diviser en imagination l'éronnant

système de notre constitution morale. Réprésentons nous les hommes foumis à l'immobilité des plantes. mais doués de quelques-uns de nos feins set jouissant de la faculté de réfléchir, de former des jugamens, & de fe communiquer leurs pensées. J'entends ces arbres animés discourir ensemble sur l'origine du monde, & sur la cause premiere de tous les miracles de la nature; ils mettent en avant, comme nous, différentes hypotheses sur le mouvement forcuit des atômes, sur les chances innombrables du hafard , Tur les fois du fatalisme, & d'une aveugle nécessité; & entre les divers raisonnemens employés par quelques uns d'entre eux, pour contester l'exisrence d'un Dieu créateur ou moteur de l'univers. celui dont on reçoit le plus d'impression, c'est qu'il est impossible de concevoir comment une idée déviendroit une réalité, & comment le dessein de difposer des parties, de les arranger, de les mouvoir, pourroie influer sur l'exécution, puisque la volonté n'étant qu'un simple voeu & une pensée sans forces, elle n'a aucun moyen pour se méramorphoser en action: qu'en vain, eux, hommes plantes, & fpectateurs imanobiles de l'univers, auroient-ils le desir de changer de place; de sapprocher les uns des aurres, d'élever des abris pour le défendre de l'impéruolité des vents ou pour se merre à convert des rayons du foleil; leurs foultairs feroient imatiles; qu'ains il seroit évidemment absurde d'imaginer l'existence d'une faculté effentiellement contraite à la nature immuable des choles.

Qu'au milieu cependant de cet entretien, un ange, une voix incomme, eu l'un d'eux, par une inspiration miraculeuse, les est interpellés & leur est dit: que penseriez-vous donc, si ce prodige dont vous regardez l'emstence comme impossible, s'exécuteit à vos yeux, & fi l'on vous communication.

enoit tout-à coup la faculté d'agir selon votre volonté? Saisis d'étonnement, s'écrieroient-ils, nous nous prosternerions avec crainte & avec respect; & des cet instant, sans le moindre doute & sans la plus légere incertitude, nous croirions avoir. Ecquis le secret du système du monde; nous adoserions le pouvoir infini de l'intelligence & de la penfée, & c'est à une semblable cause que nous, attribuerions l'ordonnance de l'univers. Cependant se même phénomene, qui paroîtroit au-dessus de toute croyance, & hors de possibilité à ceux qui n'en auroient jamais été les témoins, ce prodige existe au milieu de nous; nous le voyons, nous en faisons l'expérience à chaque instant; mais il n'est rien à nos yeux, par l'impression de l'habitude. ce sentiment de structeur de toute espece d'étonnement & d'admiration.

L'hypothése que je viens de présenter, s'appliqueroit de même à l'acquisition subite de tous les moyens propres à communiquer ses idées; elle s'appliqueroit également à la découverte soudaine des autres propriétés de notre esprit, mais plusieurs de ces propriétés constituent tellement l'essence de L'ame, qu'on ne pourroit pas les séparer de nous en imagination, de la même maniere que nous parvenons à détacher l'action de la volonté. & la -volonté de la pensée. Il est des facultés spirituelles. & ce font les plus merveilleuses, que l'on ne sauroit définir & dont on n'a pas même le soupcon avant de les avoir possédées; mais nous dirons abstraitement, que s'il eut été possible de les connoître avant d'en avoir été doués, que s'il sût été possible, en quelque maniere, de découvrir la pensée sans la pensée, & l'intelligence sans l'intelligence, tous les inventeurs de système auroient indiqué ces étonnans moyens, comme les seuls applicables à la composition de l'admirable harmonie de l'univers.

Nous ferions encore ramenés aux mêmes ré-Lexions, lorsque, laissant à l'écart tous les premier. prodiges de notre nature, nous nous bornerions à considérer l'esprit humain au moment où son action devient reconnoissable. Et pour rendre cette observation plus distincte, qu'on suive un homme de génie dans la marche de ses travaux ; qu'on le voie embrasser à la fois une infinité d'idées, les comparer malgré leur distance, & former, du mélange de tant de rapports, un résultat distinct, propre à diriger sa conduite publique ou particulière; qu'on le voie étendre & multiplier ces premieres combinaisons, & les lier, par une trame invisible. à quelques points épars qu'il a fixés lui-même. en imagination, sur les vastes routes de l'avenir, & qu'avec ce magique secours, on le voie s'approcher, par la pensee, des temps qui n'existent point encore; qu'on le voie, dans touce sa marche, s'aider d'une immensité de connoissances plus subriles que les rayons de lumieres, & cependant séparées avec un ordre admirable, plus mouvantes & plus difpersées que les vapeurs légeres du matin, & cependant soumises au joug de cette dominatrice inconcevable qui, sous le nom de mémoire, s'empare des conquêtes de notre esprit, pour le seconder ensuite dans ses nouvelles usurpations; qu'on l'examine encore, cet homme de génie, lorsqu'il dépose, par écrit, ses diverses réflexions, & qu'on se demande de quels moyens il fait usage pour connoître rapidement qu'une telle idée est nouvelle, qu'un tel mouvement d'éloquence offre un tour encore inconnu; qu'on se demande comment, pour affeoir un semblable jugement, il fait, avec célérité, le recensement des pensées & des images employées par ceux qui l'ont précédé; qu'on cherche où sont placés les registres qu'il a besoin de

confuster; qu'on s'informe par quelle assistance A en parcourt, dans un instant, les innombrables feuillets. & de quelle maniere il se croit sur d'être d'une ligne en avant de tout ce qu'on a dit, de tout ce qu'on a pensé pendant la durée des siecles s enfin que chacun, selon ses forces, essaie de pénétrer dans ces mystérieuses beautés de l'entendement humain. & qu'il s'interroge enfuite fur l'impression qu'il recoit d'une semblable méditation. Je ne sais. mais on ne peut répondre, qu'entre la plus admirable des végétations & les merveilles de notre esprit, considéré dans toute sa hauteur, il n'y ait autant de distance, qu'entre ce dernier phénomene & l'idée que notre imagination parvient à se formet d'un Etre suprême : ainsi, pour l'adopter, cette idée, il suffit peut-être de supposer que, dans les immensités dont nous sommes environnés, il existe des gradations égales à celles que nous appercevons dans le petit espace soumis à nos foibles regards.

L'auteur d'un ouvrage célebre voudroit faire un tort aux hommes, de ce qu'ils se rapprochent toujours d'eux-mêmes, par des comparaisons, dans les diverses recherches anxquelles ils se livrent, pour parvenir à connoître le premier principe de l'exiftence du monde. Mais, de quel autre point pouvons-nous partir, quand nous fommes appellés à raisonner & à juger? N'est-ce pas assez que l'idée d'un Etre suprême soit métaphysique? faut-il encore que nous-mêmes, nous tâchions de nous rendre abstraits, en nous transportant hors de nous par l'imagination, & en cherchant, pour nos jugemens & nos opinions, un point d'appui, qui soit, en quelque maniere, absent de nous-mêmes, & absolument étranger à notre nature? Tour cela ne peut s'entendre e nous ne prétendons pas avoir une force **fuffifante** 

fuffisante pour connoître l'essence & les perfections d'un Dieu; mais, en nous éteignant par des abstractions, nous ne ferions que nous ôter le peu de moyens dont nous avons l'usage: il faut bien que je juge des choses inconnues à l'aide de celles dont j'ai connoissance: on ne fera que nous égarer, en nous obligeant à prendre une autre route; & cependant, la science que nous tenons de nos sentimens intimes, on voudroit souvent la combattre par des idées arbitraires, dont l'imagination la plus ca-

pricieuse est l'unique fondement.

Il sera donc toujours surprenant, qu'aux yeux de notre esprit, & dans l'habitude de nos pensées, la fagesse d'un dessein, l'harmonie de l'ensemble, & la perfection des détails, soient l'empreinte manifeste d'une intelligence. & que nous renoncions tout-à-coup à cette maniere de juger & de fentir, pour astribuer la formation de l'univers aux effets du hasard , ou aux lois éternelles d'une avengle nécessité, & il est impossible qu'on nous engage à déduire les mêmes raisonnemens, à tirer les mêmes consequences d'un ordre admirable, que d'une confusion, où l'on n'apperceyroit ni plan, ni dessein, & où tout paroîtroit en désunion & en disparate. Des faits si différens, des principes si contraires, ne sauroient conduire à un résultat semblable. Le magnifique système de l'univers doit entrer pour quelque chose, dans les conjectures que nous formons sur son origine; & l'on réussira difficilement à persuader, qu'en nous appliquant à la recherche de la plus grande des vérités, nous devions contidérer comme indifférentes, 85 comme nulles, en quelque maniere, toutes les connoissances & toutes les idées que nous acquérons par le spectacle des merveilles de la nature. On est donc entraîné bien loin, quand on rejette les raisonnemens qui naissent

des causes finales; ce n'est pas une seule penses séconde que l'on parvient à détruire, c'est la source de toutes nos lumieres que l'on essaie de taris.

Les hommes ceffent insensiblement d'appercevoit un rapport entre l'existence d'un Dieu, & les miracles divers dont nous sommes environnés; mais tout seroit changé, si, par une volonté du maître du monde, les actes nombreux de sa puissance, au lieu de se présenter à nous dans seur ensemble, se déployoient successivement; notre imagination animée par un semblable mouvement, nous éleveroit alors, malgré nous, à l'idée d'un Etre fuprême: c'est donc parce qu'une accumulation de prodigu accroît la magnificence de l'univers : c'est parce qu'une harmonie sans égale semble convertir une in finité de parties dans une admirable unité; c'est marce qu'une profonde fagesse les contient dans un équilibre immuable; enfin, c'est parce que de gradations insensibles & des nuances délicates rendent encore plus parfaits les divers chefs-d'œuvre de la nature, que les hommes sont moins étonnés & moins entraînes à l'adoration.

Il nous faudroit, dites-vous, des phénomenes nouveaux, pour déterminer netre persuasion: vous oubliez donc que tout ce qui s'offre à vos regards surpasse déjà votre entendement? En quoi! s'els imoindre miracle s'opéroit devant vous, vous seit prêts à humilier votre orgueilleuse raison; & , parce que les plus grands & les plus merveilleux, dont l'imagination puisse se les plus merveilleux, dont l'imagination puisse se former l'idée, vous ont précédé, vous n'en recevez aucune impression, & tout vous paroît simple, tout vous paroît nécessaire! Mais, que fait à la réalité des prodiges de l'univers, le moment où vous êtes admis à les contempler? Votre passage sur la terre n'est qu'une époque imperceptible au milieu d'un éternel spectacle; l'ad-

miration, la furprise, & toutes les affections dont l'homme est susceptible, ne changent rien à la nature des phénomenes qui l'environnent; & son œil, son esprit, son intelligence, ne sont qu'une glace transparente, dans laquelle une portion du tableaudu monde se résléchit.

Nous n'avons pas besoin non plus de nouvelles révolutions dans l'ordre de la nature, pour croire à la puissance de son auteur : le tissu d'un brin d'herba confond notre intelligence, & quand nous avons vieilli dans l'étude & dans l'observation, nous n'avons qu'à promener nos regards, & nous découvrons de nouveaux objets; nous n'avons qu'à nous livrer à la méditation, & nous appercevons de nouveaux rapports; nous vivons entourés de choses incompréhensibles.

d

Cependant, supposons pour un moment l'existence des misacles extraordinaires auxquels nous serions prêts à nous rendre; il est aisé de jugen que ces miracles n'auroient point, sur les opinions des hommes, l'influence que nous présumons; car , s'ils étoient fréquens, s'ils étoient répètés, s'ils sur, venoient soulement à des époques éloignées, mais régulieres, leur premiere impression sur nous ne parderoit pas à s'affoiblir, & l'on finiroit par les ranger dans la classe des mouvemens successifs d'une matiere éternelle. Que si, au contraire, ces miracles apparoissoient à de longues distances les uns des autres, les générations postérieures à celles qui en auroient été les témoins, accuseroient leurs ancêtres d'une fausse crédulité, ou contesteroient la vérité des traditions, qui transmettrojent la mémoire d'une révolution contraire à la marche ordinaire de la nature.

Disoit-on encore que, pour rendre maniseste. l'existence d'un Erre suprême, il faudroit que les hommes fussent exaucé ponctuellement, quand ils lui adressent des prieres : mais l'influence de nos souhaits sur les événemens, si cette influence étoit générale, ancienne & habituelle, suffiroit-elle pour changer l'opinion de ceux qui voient, avec indifference cette multitude innombrable d'actions & de mouvemens si miraculeusement soumise à l'empire de notre volonté? Ne trouveroient-ils pas encore des motifs pour considérer un semblable accroissement de puissance, comme le résultat nécessaire du système éternel de l'univers? Ainsi, quelle que fût la mefure d'intelligence ajoutée à celle dont nous jouissons; quel que fût le degré d'énergie attribué à cette même intelligence; enfin, quel que fût le nombre des nouveaux prodiges accumulés autour de nous, on pourroit opposer à cette réunion de miracles les mêmes objections & les mêmes doutes, que l'on ne craint point d'élever au milieu des grandes merveilles dont on nous a témoins. Il est difficile, il est impossible faire une impression constante, ni profonde, sur des hommes qui ne sont susceptible d'étonnement, que dans le court passage du connu à l'inconnu; ils n'ont ainsi qu'un moment pour ressentir cette émotion ; & c'est de la lenteur de instruction, ou de la succession continuelle des phénomenes soumis à leurs regards, que dépend la durée de leur admiration. Et peut-être que 1018, nous serions plus surpris de nos facultés & de noue pouvoir, si, pour soumettre nos mouvemens à notre volonté, nous avions besoin de nous donner des ordres à plusieurs reprises, si nous étions obligés de les prononcer à haute voix, & de nous commander comme un major le fait à ses soldats : cependant, une telle constitution seroit d'un degré moins merveilleuse que celle dont nous avons l'expérience. .. . .:

Je vais au-devant d'une objection; nous avançons graduellement, dira-t-on, dans la recherche du principe des forces les plus remarquables de la nature; le pouvoir de l'attraction, cette grande faculté physique, n'a été manifesté que depuis un siecle, & les observations sur les essets de l'électricité sont une instruction plus récente; chaque âge, chaque année ajoutent au trésor de nos connoissances, & le temps arrivera peut être où, sans recourir à aucune opinion mystérieuse, nous aurons l'explication de tous les phénomenes dont nous sommes encore étonnés.

On ne conçoit pas d'abord comment nos découvertes passées, & toutes celles dont l'esprit humain pourra s'enrichir, l'affranchiroient jamais de la nécessité de placer une premiere cause au dernier terme de ses méditations; car, plus nous appercevrons de nouveaux anneaux dans la vaste ordonnance de l'univers, plus nous étendrons, à nos propres yeux, la magnificence de l'ouvrage & la puissance de l'ouvrier. Une suite de travaux heureux. dans l'étude des sciences, nous révélera peut-être le secret de quelque propriété physique, supérieure en force à celles dont nous avons l'experience: mais, lors même que tous les mouvemens de la nature seroient subordonnés à un petit nombre de lois générales, & lors même que nous parviendrions à distinguer ces lois, un pareil résultat de nos recherches démontreroit simplement l'existence d'une plus grande unité dans le système du monde; & ce caractere de perfection nous en imposeroit davantage encore, s'il étoit possible; car, dans une œuvre telle que le monde, ce sont les rapports simples & réguliers qui annoncent, par-dessus tout, la sagesse & la puissance de l'ordonnateur; & en aucune chose, notre admiration ne sauroit s'attacher à un.

assemblage d'idées incohérentes, dont la chaîne se nomproit à chaque instant. Mais, par je ne sais quelle habitude, ou quel avauglement, lorsque les hommes ont découvert un principe uniforme dans son action a lorsqu'ils ont donné à ce principe une dénomination, ils croient que leur étonnement doit cesser: en effet, l'attraction, la force électrique & les lois des affinités sont bien moins pour nous aujourd'hui un sujet de surprise & de contemplation, qu'un motif de nous affranchir de l'admiration due aux magnifiques réfuleres de ces propriétés fingulieres; enfin, nous nous habituons à confidérer. avec indifférence, tout effet général, toute cause primitive, dont nous acquérons la conception, comme si cette conception même n'étoit pas un des plus grands phénomenes de la nature. On diroit que les hommes, par une suite de la familiarité qu'ils contractent avec leus propre esprit, dédaignent sout ce quiest à sa portée; ils n'out de vanité que les uns contre les autres . & leur rivalité seule en est l'origine : mais, quand ils se reprennent à l'écart, ou quand ils se jugent en commun, ils s'honorent si peu, que tous les secrets dont ils acquierent l'intelligence, n'excisent plus leur admiration.

On doit mettre au nombre des idées les plus vaftes & les plus générales dont nous avons connoissance, celle de M. de Buffon, sur la formation de la terre; mais certe idée, en la supposant aussi juste quelle est belle, nous explique sensement l'une des parties du magnisque affemblage de l'univers, l'une des gradations de certe œuvre superbe. Je vois la terres formée par un des jaillissement du solèil; je la vois s'animier & devenir séconde, à mesure que, par un leur restroidissement, elle parvient à un certain dagré de température; je vois encore soreir de son sein sources les beautés de la nature, & ce qui me

furprend davantage, tous les êtres doués d'un instinct ou d'une intelligence: mais si les élémens de ces incompréhensibles productions ont été préparés, ou simplement déposés dans l'astre de feu qui anime notre univers, je transported mon étonnement, & je cherche également l'auteur de tant de merveilles.

Je dois maintenant fixer quelques momens l'attention fur la partie la plus métaphylique du fujet que ie traite. Nous pourrions peut être nous former l'image d'un monde existant sans commencement par les feules lois d'une aveugle nécellité, si ce monde étoit immobile & invariable dans toutes ses parties : mais comment appliquer l'idée de l'éternité à cette succession continuelle dont nous sommes les temoins ; une telle nature est un composé nécessaire d'une fin & d'un commencement, & l'oh ne fauroit defimir autrement le mot & l'idee d'une fuccession dans cous les genres : voilà pourquoi nous sommes entrainés à nous élever à un premier être existant par luimême , loffque nous avons devant les yeux une revolution conflante de causes & d'effets, d'anéantilsemens & de reproductions, de dépérissemens & de vies. On ne faurbit meme fe représenter le plus simiple mouvenient fans un commencement; car il derive d'un déplacement, & il n'y en a point sans une premiere fixité.

On nécarteroit point ces difficultés, en disant que l'univers est un tout immuable, & dont les parties seulement sont soumises à des variations; car un tout de ce genre, un tout unique, un tout sans relation quelconque, soit réelle, soit imaginaire; un pareil tout n'est qu'une circonscription idéale, laquelle en estet n'est pas susceptible de changement; mais, une telle circonscription ne nous présente que l'assemblage des choses positives, contenues dans sou éle-

ceinte; & ce n'est qu'en étudiant celles-ci, ce n'est qu'en examinant les diverses parties du tout inconnu, auquel nous avons donné le nom d'univers, que nous sommes fondés à tirer des conséquences, & à former des jugemens. Ainsi, c'est avec juste raison qu'en voyant par-tout une succession, nous sentons la nécessité d'une cause premiere.

Mais, dira-t-on, vous rentrez dans la même difficulté, lorsque vous supposez l'éternité d'un Dieu; car l'enchaînement des desseins & des volontés d'un être intelligent, doit ramener à l'idée d'un commencement, ainsi que toutes les successions dont le mon-

de physique nous présente le spectacle.

Cette proposition est sans doute difficile à éclaircir, comme toutes celles dont la solution paroît s'unir à la connoissance de l'infini. On ne peut cependant s'empêcher d'appercevoir que les générations phyliques nous conduisent, d'une maniere simple & manifeste, à la nécessité d'un premier principe , & que nous devons chercher ce principe hors d'ellesmêmes, puisque leur propre nature ne nous en fournit aucune idée; au lieu que la succession des combinaisons de l'esprit, peut être suspendue à une origine, dont nous avons une sorte de conception, & qui semble tenir en quelque maniere à ces mêmes combinations. En effet, nous parvenons aisement à nous former une idée distincte d'une façulté de penfer, antérieure à l'action de la pensée, & qui pourroit même en être séparée par tel intervalle que l'imagination jugeroit à propos de le représenter. Il en est de même de la liberté, pouvoir intellectuel dont nous avons le sentiment, dans le remps que nous n'en faisons aucun usage, & dans le temps qu'il reste en nous absolument oilif.

l'ajouterai que , même dans le cercle étroit de pos pensées , s'il est vrai que les opérations de l'esprit

nous paroissent le plus souvent une dépendance les unes des autres, quelquefois austi, leur chaîne est tellement interrompue, que nos idées semblent véritablement sortir du néant; au lieu que pour toutes les autres productions dont nous avons connoissance. il y a toujours un lien visible entre ce qui est & ce qui étoit. Ne perdons point de vue encore que . dans le temps même où nos idées nous paroissent enchaînées les unes aux autres, cette succession tient davantage à notre foiblesse & à notre ignorance qu'à la nature même de l'esprit considéré d'une maniere générale. Circonscrits dans tous nos moyens . nous fommes obligés d'aller sans cesse du connu à l'inconnu, du probable à la certitude, de l'expérience du passe aux conjectures sur l'avenir : mais cette gradation, cette marche, doit être absolument étrangere à une intelligence sans bornes, qui sait & qui voit tout dans le même temps; & peut-être que nous sommes sur la voie de cette vérité, quand nous observons parmi nous, le calme du véritable génie, & la tournoyante mobilité de la sottise.

Enfin, ce n'est pas aux hommes persuadés de l'existence d'un Dieu, qu'il faut demander de se transporter au-delà, pour ainsi dire, du domaine de la pensée, pour chercher des preuves de leur opinion; les désenseurs de l'athéisme ont seuls besoin d'un pareil essort, puisque seuls ils veulent se soustraire, à l'empire des sentimens les plus simples, & des raisonnemens les plus naturels; puisque seuls ils nous avertissent de nous désier de la liaison si distincte, que nous appercevons entre une suprême intelligence & la perséction de l'ordre; entre un premier principe & une suite d'essets & de causes; entre l'idée d'un Dieu & tous les penchans de notre ame: ce sont ces considérations, si près de nous, qui prêtent une véritable sorce à nos opinions. Ainsi, nous ne conserverions pas

moins tous nos avantages, quand il seroit viai que ; fur des hauteurs inaccessibles, nos adversaires com-

battroient avec nous à armes égales.

Dirigé par ces réflexions, & ne voulant confidécer que d'une manière utile & réelle le fuier dont jai entrepris la discussion, je ne m'engageral pas avant dans les disputes qui roulent sur la création, & fur coutes les hypotheles relativés à cette idéé. Il me suffit d'appercevoir confusément que s'idée de la création de l'univers n'est pas plus inconcevable que l'idée de son éternité; celle-ci me dispense, à la vénté, de me représenter quelque chose sortant du néant; mais la disparition du néant même par une existence éternelle, est une pensée qui esfraie egalement mon imagination; car mon elprit ne sait où placer cette éternité, & il l'environne encore d'un vuide pour essayer de la comprendre. Je vois que, dans le système d'un univers créé, le néant est détruit par une volonte dont je puis me former une idee; & dans le système d'un univers éternel, le néant est distipé par une abstraction où toutes les facultés de mon entendement viennent se perdre; enfin l'une & l'autre de ces existences le présentent à moi au milieu d'un espace ou d'un vague infini, qu'aucune puissance humaine ne fauroit concevoir; & si quelquesois l'éternelle existence de l'univers soulage encore plus notre réflexion que la création, c'est uniquement parce qu'une semblable image nous interdit toute espece d'examen . & ne nous permet plus aucun usage de nos forces.

L'idée d'un Dien créateur est sans doute à une égale hauteur de notre intelligence; mais nous y sommes conduits par tous nos sentimens & par toutes nos pensées; & si nous sommes arrêrés dans les efforts que nous faisons pour atteindre au dernier terme de notre méditation, c'est par des obstacles que

puissance que pous cherchons à découvrir ; au lieu que dans la route plane & monotone de l'éternelle existence de tout ce qui est, nous éprouvons le dernier désépoir de la pensée; c'est-à-dire, l'impossibilisé de concevoir la nature des choses, & la certitude néanmoins qu'il n'existe aucun voile mis à dessein entre cette nature & notre entendement.

Je fais encore quelques observations: nous voyons une ressemblance de la création dans la reproduction continuelle de toutes les richesses de la terre; Et notre système moral nous en offre une image plus frappante, dans, la formation de nos idées qui n'existoient point antécédemment. Nos sentimens paroissent un autre indice de la même vérité; car ils n'ont aucune connexion évidente avec les causes que nous leur assignons: aussi, fans l'habitude, nous vertions autant de distance entre certains mouvemens extérieurs et les diverses assections de notre ame, que nous en pouvons concevoir entre l'existence du monde et l'idée d'une souveraine puissance ordon-

Nous appercevons aussi que l'univers a tous les caracteres d'un ouvrage; caracteres qui consistent dans la réunion d'une multitude de parties dont les rapports sont sixés par une seule pensée. Ensin, la succession même du temps semble annoncer une formation intelligente; car on ne sait comment placer cette succession au milieu d'une existence étermelle. On ne peut concevoir aucune différence d'époques dans une étendue où il n'y a point de commencement; car avant de parvenir à aucune de ces époques, il y auroit toujours un espace infini: d'ailleurs, la non existence d'un premier commencement, considérée abstraitement, anéantit l'idée des intervalles, puisqu'il ne sautoit y en avoir sans deux.

points fixes: ainsi, l'introduction du passé, du préfent & de l'avenir, au milieu d'un temps éternel, semble être due à une puissance intelligente, qui a su figurer cette immense uniformité, & dominer, pour ainsi dire, la nature même des choses.

Je ne dois pas m'arrêter plus long-temps sur ces réflexions, car nous n'avons pas besoin de concevoir la création dans son essence métaphysique, pour donner une base aux opinions religieuses: ce qui nous suffit, c'est l'existence d'un Etre suprême, l'ordonnateur & le moteur de toute la nature, le modele de la sagesse & de la bonté, le protedeur des êtres sensibles, le surveillant de leurs actions, & la providence universelle du monde. Nous perdons de nos forces toutes les fois qu'étendant trop loin nos méditations, nous aspirons à connoître & à expliquer les secrets qui sont au dessus de l'univers; nous ne présentons plus alors, aux adversaires des idées religieuses, que les extrémités de nos opinions, & le dernier jet, pour ainsi dire, d'une raison affoiblie par ses propres efforts : il vaut mieux se tenir serré contre les propositions que l'union de l'esprit & du sentiment est habile à défendre. N'ayons jamais la crainte d'avouer que nos facultés les plus miraculeuses ont des limites immuables; un degré de force de plus répandroit peut-être une lumiere fubite fur des questions dont l'examen nous accable Il n'est peut-être aucun esprit exercé à la méditation, qui n'ait eu plusieurs fois le pressentiment de cene vérité; car les commencemens, les lueurs d'un apperçu nouveau semblent se présenter au-devant de la pensée, & comme à sa proximité; on imagine roit qu'avec un pas encore, on pourroit y atteindre: mais votre espoir se diffipe; vous éprouvez l'inutilité de vos tentatives, & vous retombez dans le triste sentiment de votre impuissance. Hélas! dans cet espace infini que nos forces intellectuelles essaient de parcourir, il n'y a que des déserts immenses, où l'esprit ne trouve aucun repos, où la pensée ne rencontre aucun asyle; ce sont des régions qui semblent avoir été dévastées par les gardes du parvis céleste, afin que l'imagination la plus audacieuse n'eût jamais l'espoir de les franchir. Mais oserionsnous dire que là où s'arrête notre intelligence, là aussi finissent les mysteres de la nature? & voudrionsnous encore nous emparer des secrets du temps, en attribuant une existence éternelle à tout ce que nous connoissons? Certes, nous sommes bien petits, pour rendre de semblables décrets; nous sommes bien passagers dans l'éternité, pour déterminer à

qui elle appartient.

L'idée la plus vraisemblable de toutes, c'est que notre raison est insuffisante pour atteindre aux interprétations dont nous avons la curiosité; la chaîne d'êtres au-dessous de nous, à qui nous sommes inconnus, nous met à chaque instant sur la voie de cette vérité; & il paroît fingulier qu'en appercevant si distinctement les bornes de nos sens, nous ne soyons pas induits à penser que notre intelligence. en apparence si étendue, ne peut néanmoins parcourir qu'un espace étroitement circonscrit. L'imagination des hommes va plus loin que la nature connue; mais son domaine n'est peut-être qu'un point dans la nature inconnue, & c'est-là bien avant qu'il faudroit pénétrer, pour découvrir les vérités qui sont l'interprétation des mysteres dont nous sommes environnés: mais quelqu'un les connoît, ces mysteres, nous ne devons pas en douter; la toute science est ' au sommet de ces gradations d'intelligence dont on nous a rendu les témoins. Nous ne savons rien, nous ne découvrons aucun rapport qu'à l'aide de l'expérience & de l'observation , & nous ne connois-

sons le monde que par la petite avant-scene qui vient frapper nos segards: est-il vraisemblable qu'aucun surre genre d'instruction n'existe dans l'univers? Les hommes, dans la marche de leurs jugemens, reffemblent tout-à-fait à des enfans; mais cette condition même les sappelle à l'idée d'un pere &t d'un tuteur. Par-tout cependant, nous voyons que les phénomenes de la nature se rapportent à un grand ensemble; par-tout nous voyons que ses productions éparfes sont unies à quelque cause générale : il en est de même des idées & des connoissances humaipes; mais plus admirables que les rayons du jour sépandus dans l'immensité, c'est de la lumiere la plus parfaite, c'est d'un esprit divin qu'elles émanent. Enfin, si l'espace, si le temps lui-même, ces deux existences sans bornes, sont soumis à des divifions, pourquoi ne ferions-nous pas induits à penfer que les degrés de science, dont nous avons l'expérience & la conception, ne font aussi que des parties d'une intelligence univerfelle?

De toutes les objections contre l'idée d'un Dieu, la plus foible, ce me semble, est celle que l'on youdroit déduire du mélange de peines & de plaisirs auquel la vie humaine est exposée. Un Dieu, dit-on, devroit réunir toutes les persections: ainsi, l'on ne peut croire à son existence, quand on apperçoit une limite, ou dans la puissance, on dans la bonté de

la premiere cause de notre destinée.

Un pareil raisonnement n'a rien de solide; car, si l'on ne veur pas admerre comme une preuve de l'existence d'un Dieu; tout ce qu'on découvre de sage, d'harmonieux & d'intelligent dans l'univers, de quel droit pourroir on en même temps se servir d'un contraste apparent entre la souveraine puissance & la souveraine bonté, pour attribuer la formation du monde aux caprices du hasard, ou aux lois

d'une avengle mécessité ? Seroit-it juste que les des fauts d'un ouvrage fillent preuve contre l'existence d'un ouvrier, & que les beautés de ce même ouvrage ne favorisafient point l'opinion contraire? Nous serions justement fondes à raisonner d'une manière absolument inverse ; car le désordre & l'impersection nous représentant simplement une négation de certaines qualités, il faut que nous puissions saire un reproche général à l'enfemble, pour éloigner l'idée d'une main intelligente ; au lieu que pour nous rapprocher de cerre idée, il fussir qu'une seule des parties de l'objet que nous considérous ; annonce l'arq & le génie. Ainsi, quand nous entrons dans un palais, fi nous y trouvons des marques distinctives de talent, nous attribuerons fa composition à un archirecte, fors même que, dans une portion de l'édifice, nous ne distinguerious aucune trace d'invention.

J'ai déjà en occasion de montres comment on étoit conduit à des extrêmes incompréhentibles lorsqu'on entreprenoit de mettre en équation la bonté & la puissance d'un Etre infini : ainsi, je ne m'arrés rerai pas de nouveau sur cette proposition, J'ai faio voir qu'il n'étoit aucune hypothèle imaginable, d'après laquelle on ne put encore dire qu'une parfaite puissance auroit du produire une somme de bonheur de plus. Il est des idées qui pasoissent contradictoires an jugement de notre esprit, uniquement parce que nous ne pouvons pas les appercevoir dans leur catier; & nous découvrons cette vérité, non pas seulement en confidérant les choses qui sont étrangeres à notre nature, mais en arrêtant simplement notre vue sur les événemens & les affaires dont nons soinmes les spectateurs sournatiers. Qu'est-oe donc, quand nous essayons de soumettre à nos petits rapprochemens, les plus grandes & les plus valtes peng

fées? C'est avec l'idée d'une puissance infinie, que nous resusons de croire à l'existence de la bonté infinie; c'est avec l'idée de la sagesse infinie, que nous ne voulons pas admettre l'existence de la puissance infinie; c'est de plus, avec l'idée des chances infinies, que nous imaginons des systèmes absurdes sur la formation du monde: nous nous servons de l'infini pour tout, excepté pour placer au dessus de nos têtes une intelligence, dont notre raison ne sarroit déterminer, ni les propriétés, ni l'essence.

On fe perd dans un vague fans bords, quand on veut aller au-delà des limites de la puissance humaine: ainsi, après avoir réuni toutes les forces de noue ame & de notre esprit, pour nous pénétrer de l'existence d'un Dieu, nous ne devons pas nous épuiser en subtilités, pour essayer vainement de concevoir dans une juste acception, & sous des rapports évidens, les divers attributs d'un Etre infini, qui n'a voulu se faire connoître à nous, que dans une cerzaine mesure & sous de certaines formes; & c'est trop demander, que d'obliger les adorateurs d'un Dieu à se défendre contre ceux qui contestent son existence, & contre ceux qui disputent sur la nature de ses perfections. Je n'ai garde de supposer aucun obstacle à l'exécution de ses volontés; mais je serois rempli du même sentiment religieux, s'il m'étoit connu qu'il existe un ordre & des lois dans la nature des choses, que la puissance divine a la faculté de modifier, & qu'elle ne sauroit pas entiérement détruire. Je n'adorerois pas moins l'Etre suprême, si, en même temps que ses divers attributs seroient dans une union constante, c'étoit néanmoins par des degrés, & par une sorte de succession; qu'il pût, ou qu'il voulût semer & séconder le bonheur; je respecterois en silence les secrets qui échapperoient à ma pénétration, & j'attendrois, avec une soumission respectueuse,

Tespectueuse, que le temps eût dissipé les nuages donc mes yeux sont encore environnés. Quoi donc ! toujours de l'ignorance & de l'obscurité! Oui, toujours & toujours; telle est la condition des hommes lorsqu'ils veulent franchir les limites tracées par les lois immuables de la nature; mais les grandes vérités que nous pouvons appercevoir, suffisent pour notre bonheur & pour la regle de notre conduite. Il y a un Dieu; tout me l'indique, & tout me l'annonce: mais je ne saurois découvrir, ni le mystere de son essence, ni les rapports intimes de ses diverses perfections. Je vois bien de la foule, le monarque entouré de ses gardes; je connois ses lois; ie jouis de l'ordre qu'il fait observer; mais je n'assiste point à ses conseils, & j'ignore le secret de ses délibérations. J'apperçois de même, qu'un voile impénétrable me sépare des desseins de l'Etre suprême. & ie n'entreprends point de les tracer; je me remets, avec confiance, à la protection de cet Etre que je crois bon & puissant, comme je m'abandonnerois au bras d'un ami, qui, au milieu d'une nuix profonde, & tandis que j'ai le pied dans l'abîme. me retireroit à lui, & calmeroit mon épouvante.

Dieu est comme le soleil, que nous ne pouvons fixer; mais les yeux baissés, nous appercevons ses rayons & les bienfaits qu'il répand sur toute la nature. Cependant, les hommes qui, par une désiance de leurs lumieres, ou par la nature même de leur esprit, ne communiquent avec l'Etre suprême que par un saint respect, ressentent encore davantage l'impression de sa grandeur: c'est au dernier degré, c'est à l'extrémité du levier, qu'on éprouve plus for-

tement sa puissance.

.

Ė

ł

On considere l'assentiment général des nations & des siecles à l'opinion de l'existence d'un Dieu, comme une présomption remarquable en faveur de

( 236 )

teur de la nature; & quand ce beau moral se trouve réuni, dans quelques personnes, avec un amour prématuré, avec un pressentiment de la nature divine, il y a, dans cet accord, un charme qui nous en impose, & une sorte de caractere inconnu qui attire notre respect; & c'est ainsi que toutes sortes de pensées, douces & sublimes se rassient à l'image que nous nous formons de l'ame de Socrate & de celle de Fénelon.

En même temps, & par l'effet d'un pareil mouvement, on éprouve un fentiment douloureux, quand on sait qu'il existe des hommes ennemis de toutes tes idées; des hommes qui aiment mieux se rabailfer avec la nature entiere, en attribuant son origine au hasard, ou à une aveugle nécessité, que se refoudre à considérer les facultés spirituelles dont ils jouissent, comme une foible esquisse de la souveraine intelligence. Ainsi, au lieu de se servir de leur esprit, pour essayer de prêter de la force aux vérités consolantes, ou aux vraisemblances qui nous sont cheres, ils s'appliquent au contraire à les combattre toutes, & cherchent à embarrasser, par des subtilités, les instructions qui rendent à fortifier les premiers penchans de notre nature : on les voit se matérialiser, pour ainsi dire, de leur propre choix, plutôt que de s'élever par les lumieres de leur genie, & de nous entraîner avec eux dans les routes du bonheur & de l'espérance; ils ne veulent de l'éternité que pour la poussière dont ils se disent émanés; ils n'en veulent point pour l'esprit & pour la penfée. Quel honneur, cependant, peut-il leur revenir de cette supériorité de vues dont ils se glorifient, si elle n'est que le résultat d'un accroissement Temblable aux mouvemens des plames; & si nos facultés spirituelles, bien loin de se perdre, en quelque manière, dans l'intelligence infinie, bien lois

ile s'unir à quelque grande destinée, sont intimement associées à cette frêle structure; qui chancelle de toutes parts, & dont chaque jour, chaque instant 3. expose la durée? Quel orgueil pourrions-nous tirer de ces facultés, fi elles ne devoient nous fervir qu'à décrire avec précision, le cercle imperceptible du temps, dans lequel nous devons vivre & mourir; si elles ne devoient nous servir qu'à nous élever au-dessus de nos égaux, pendant cer inflant de vie qui va s'anéantir dans l'étendue des siecles, comme une vapeur légere dans l'immensité des airs? Ah! que parlerions nous d'éclat, de triomphe & d'élévation, quand nous renoncerions volontairement à la grandeur de la plus belle origine! Nous ferions fiers de la célébrité de notre pays, de l'honneur de notre nation, du renom de notre famille; & la seule gloire que nous ne voudrions pas partager, ce seroit celle de l'humanité entiere; ce seroit celle qui appartiendroit à la dignité de notre nature.

Enfin, qu'il me soit permis de le dire, car il est des momens où je ne m'adresse qu'à un petit nombre de personnes: par quel étrange écart de l'imagination, en méditant fur l'existence d'un Dieu pourroit-on aller plus loin que le doute; puisque pour feul apprii, pour feul guide dans nos jugemens. nous n'avons qu'une intelligence dont nous éprouvons continuellement la foiblesse, puisque cette intelligence est susceptible d'une perfection graduelle, & que de nouvelles lumieres se joignent sans cesse à celles dont nous fommes devenus possesseurs? Il n'existe aucune proportion entre la mesure de nos connoissances & l'étendue sans bornes qui se déploie devant nous; il n'en existe aucune entre la réunion de toutes nos forces & la profondeur des mysteres de la nature: comment donc oferions-nous dire que les hommes font paryenus au dernier terme

Cant, ce doute dont tant d'hommes ne sauroient fe défendre, n'est il pas un argument contre l'opinion de l'existence d'un Dieu ? car un Etre puissant, tel que nous le supposons, auroit été le maître d'inspirer une confiance générale & parfaite à une si grande vérité : il n'avoit besoin , ni de recourir à des miracles, ni d'employer aucun moyen furnaturel; il suffisoit de sa volonté. Je conviens que nous pouvons aisément ajouter, en imagination, plusieurs degrés à nos connoissances, ainsi qu'à notre bonheur; mais de notre nature, dont les motifs cette condition nous sont inconnus, ne peut jamais être contraire à l'idée de l'existence d'un Dieu : tout est limité dans nos propriétés physiques & dans nos facultés morales ; mais , bien avant ces bornes , nous voyons en nous l'ouvrage d'une intelligence suprême. & nous découvrons, à chaque instant, les traces d'une main divine: c'en est assez pour diriger nos opinions. Les raisonnemens incertains sur tout ce que nous pourrions être, ne sauroient jamais affoiblir les conséquences claires & distinctes qui naissent de ce que nous fommes.

Quand le Lapon, du fond de ses neiges, entend par hasard le retentissement éloigné d'un tonnerre, il dit que le Dieu vit encore là haut sur la montagne; & c'est au milieu de la plus grande magnificence de la nature, c'est avec les lumieres de la philosophie, que l'on voudroit rejeter l'idée de l'existence d'un Erre suprême. Quel écart, quel abus malheureux de notre raison! ô immensités des immensités, qui doivent accabler l'esprit le plus doué d'entendement & le plus hardi dans ses pensées! ô immensités des immensités! c'est à vous à nous avertir que l'homme sage & raisonnable doit au moins être timide dans ses jugemens: ah! que peut-il faire de mieux, que de se prosterner devant le maître du monde, & d'étre

d'être frappé d'admiration au milieu du spectacle in compréhensible dont on l'a rendu le témoin ? que peut-il faire de mieux, que de se prendre, avec ferveur , à cette chaîne de miracles, de prodiges, & de beautés sans nombre, qui semblent vouloir le conduire à la connoissance du souverain auteur de la pature ? que peut-il faire de mieux, que de chercher à s'élever, par la méditation, à l'idée plus ou moins confuse de cer Etre infini? que peut-il faire de mieux enfin, que de s'attacher, de toutes ses forces, à l'opinion non-seulement la plus vraisemblable de toutes, mais encore à la plus grande, la plus douce, la plus pénétrante & la plus heureuse? Ah! si nous venions jamais à la perdre..., on ne peut supporter cette image; un voile funebre paroîtroit jeté sur tous nos fentimens, & un morne, un éternel silence sembleroit environner la nature entiere : nous appelerions un consolateur, & il n'en existeroit plus; un protecteur, un surveillant, & il n'y en auroit plus; nous chercherions des espérances, & il ne s'en pré-Centeroit plus...... Hélas ! ce n'est pas tout encore : une pense effrayante s'empare de moi, & j'hésite un moment à la communiquer; mais il me semble qu'on prête un nouveau degré de force aux idées religieules, quand on démontre, de plusieurs manieres, que les principes destructifs de ces mêmes idées conduisent à des résultats contraires à nos sentimens intimes, & qu'avant d'adopter un pareil système, nous auxions befoin de revêtir, pour ainsi dire, une nouvelle nature. Je vais donc finir ce Chapitre par une reflexion d'une grave importance, & digne d'infpirer la plus sérieuse attention.

S'il n'y avoir point de Dieu, si ce monde, si l'univers entier n'étoient qu'une production des chances infinies, ou la nature elle-même subsistant de toute éternité; & si cette nature, aveugle dans son ensemble, & privée de la conscience d'elle-même n'avoit en même temps aucun guide, aucun supérieur; enfin, si tous ses mouvemens étoient l'effet nécessaire d'une propriété cachée à jamais dans sa propre essence une pensée terrible viendroit alarmer notre imagination: nous n'aurions pas seulement à renoncer aux espérances qui font le charme de notre vie; nous n'aurions pas seulement à confidérer de près les sombres & tristes images de la mort, & d'un éternel anéantissement; ces affreuses perspectives ne seroient pas la fin de nos dangers, le dernier terme de notre épouvante. En effet, les révolutions d'une nature aveugle étant plus inconnues, plus incalculables que les desseins d'un être intelligent, il se roit impossible de découvrir sur quelle base repose, dans l'univers, la destinée des hommes; il seroit impossible de préjuger si, par quelqu'une des lois de cent impérieuse nature, les êtres intelligens & sensibles sont dévoués à périr irrévocablement, ou à revive fous quelque autre forme; s'ils doivent connoître une fois de nouveaux plaisirs, ou souffrir un jour d'éternelles peines : la vie & la mort, le bonheur & le malheur peuvent appartenir indifféremment à une nature dont les mouvemens ne sont dirigés par aucune intelligence, ne sont enchaînés par aucune idée morale, mais dépendent uniquement d'une propriété aveugle, qui nous est représentée par ce mot sourd & terrible, la nécessité. Une telle nature seroit absolument semblable à ces rochers auxquels la Fable avoit attaché Promethée, & qui étoient également insensibles. & aux cris de douleur de cer infortuné. & à la joie des vautours qui dévoroient son tein.

Ainsi, dans un pareil système, rien ne pourroit fixer notre opinion sur l'avenir; rien ne pourroit nous garantir que les slammes dévorantes des astres

du feu suspendus dans le sirmament, ne sussentie pues par des êtres susceptibles du sentiment du malheur; rien ne pourroit nous garantir que la partie sensible de nous mêmes, cédant à quelque forcé inconnue, ne sût à son tour entraînée dans ces lieux de douleurs & de lamentations; ensin, & l'on ne peut prononcer sans frémissement de semblables partoles! rien, non, rien ne pourroit nous garantir que, par l'une des lois ou des révolutions d'une aveugle nature, des tourmens éternéls ne devinssent notre cruel, notre épouvantable partage.

L'expérience momentanée de la vie nous inspireroit peut-être une sorte de tranquillité; mais qu'estce dans l'immensité, que des calculs fondés sus les observations d'un si court intervalle? Qu'est ce qu'une espérance dont un instant rapide est l'unique caution? Sommes-nous seulement certains d'avoir une juste idée du temps? Les insectes aîlés, qui vivent un seul jour, en considerent le tableau comme l'état éternel de l'univers. Le mélange de douleurs & de plaisirs auquel l'homme est soumis sur la terre, n'est point une représentation certaine de ce qui peut exister, de ce qui peut arriver, & dans d'autres temps, & dans d'autres lieux ; car l'unité , l'égalité , la parité , routes ces sources du vraisemblable, tous ces principes de nos jugemens, tiennent aux idées générales d'ordre & d'harmonie; & ces idées ne sont pas applicables à une nature soumise aveuglément aux lois · aveugles de la nécessité.

30

ıſĹ

vi

Nous avons à peine à nous assurer des desseins d'un Etre suprême : cependant, par une sorte d'analogie, nous pouvons nous former une idée de la volonté divine; & notre esprit, nos seutimens, nos vertus, nous aident dans cette recherche : mais si nous étions les rejetons d'une nature insensible, nous n'antions aucun lien avec les diverses parties de son

immense étendue, & l'étude attentive de notre conflitution morale ne pourroit nous éclairer sur les différentes révolutions dont l'univers matériel est sufceptible. Nous découvrons seulement qu'il y auroit beaucoup moins de motifs pour appoler, en imagination, des limites aux mouvemens variés d'une nature sans guide, que pour circonscrire de quelque maniere le cours des actions d'un Etre toutpuissant, mais infini pareillement dans les autres qualités dont son essence est formée; car les idées d'ordre, de justice & de bonté, qui naissent de la connoissance de ses persections, semblent tracer un cercle au milieu de l'immensité, & silkonner une route que l'esprit de l'homme peut appercevoir. Oui, ces seules idées soumettent un grand espace à noue pense mais elles ne sont d'aucun usage, pour apprendre à connoître les mysteres d'une nature indensible. & pour pénétrer le secret des mouvemens imprimés par une aveugle nécessité.

Répérons-le donc, à la suite de ses réslexions: tout seroit obscur, tout seroit, pour ainsi dire, au hasard dans le sort des hommes, si nons ne pouvions plus attribuer la marche & l'ordonnance universelle du monde, à la volonté puissante d'un Etre intelligent, dont les persections nous sont représen-

tées par nos sentimens & par nos pensées.

Enfin, lors même que dans le système d'une rure éternelle, on parviendroit à rassurer les hommes sur leur avenir; lors même qu'on parviendroit à leur montrer la mort, comme la cessation certaine de leur existence; lors même qu'on écarteroit absolument la possibilité d'une continuation ou d'un renouvellement de cette existence, par auture espece de sentiment ou de souvenir; il ne seroit, pas évident que nous sussions sans intérêt aux tourmens des êtres sensibles, dans l'espace immense

qui nous est représenté par l'image de l'infini & par celle de l'éternité. L'idée métaphysique qui nous détermine à placer le nous & le moi sur ce point imperceptible & mystérieux, qui réunit nos idées présentes à nos idées passées, & nos sentimens actuels à nos craintes & à nos espérances; cette idée métaphysique ne suffit pas pour nous rendre étrangers à toute autre destinée; elle ne suffit pas pour nous rendre indifférens aux effets inconnus qui peuvent résulter des révolutions d'une nature inconnue : les peines, les douleurs des êtres animés dans les siecles des siecles ne nous appartiennent point; mais comme elles n'appartiennent d'avance à personne, nous avons à ces malheurs, encore abstraits en cet instant, une part abstraite, qui échappe au raisonnement, mais qui n'est pas nulle pour nous.

Je conviens que, dans le syffème d'une aveugle nature, le bonheur & le malheur, ou passagers ou sans fin, ont le même degré de vraisemblance: mais quelle épouvantable parité? Pourroit-on considérer, sans frémir, l'idée terrible d'une semblable chance?

Que vient on donc nous dire, quand on prétend que l'arhéisme nous affranchit de toute espece de frayeur sur l'avenir; je n'en vois que là, je n'en appetçois que dans ce lugubre système. Un Dieu, tel que mon cœur se le représente, encourage, adoucit tous mes sentimens; je me dis: il est bon, il est indulgent, il connoît notre soiblesse, il aime à rendre heureux; & je vois arriver la mort sans épouvante, & souvent avec des espérances. Mais toutes les craintes, toutes les alarmes deviennent raisonnables, si je vis sous l'unique empire d'une nature insensible, & dont les lois & les révolutions sont inconnues; je cherche s'il est quelque moyen d'échapper à sa puissance, mais il n'en existe point: ni sa mort, ni les ténebres ne m'ous

vrent une retraite: aucun lieu dans l'espace, aucun temps dans le temps, ne peuvent me servir d'asvle. Je réfléchis s'il est possible de trouver quelque part de la compassion & de la bonté; mais dans cette immense éternité que je considere encore, il n'y a plus d'intelligence premiere, il n'y a plus d'ame universelle; une aveugle nature nous environne de par-tout. & nous domine impérieusement. Je lui demande en vain ce qu'elle veut faire de moi; elle est sourde à ma voix. Que dis-je, ce qu'elle veut ! elle n'a point de volonté; elle n'a point de sentiment; elle n'a point de pensée; son guide à elle-même est la nécessité: son maître, une force irrésistible, dont l'éternel mouvement est un éternel mystere. Ah ! quelle origine, quel protecteur, que cette nature indifférente à tous les êtres qui sortent de son sein! Et quel affreux spectacle pour l'esprit de l'homme, que celui 'de la destruction de toute idée primitive d'ordre, de justice & de bonté! Le dirai-je encore? lors même que dans tous les systèmes, les portes de l'avenir devroient m'être fermées pour jamais, je serois moins malheureux, je serois moins attéré, si c'étoit à un pere & à un souverain bienfaiteur que je, dusse remettre le dépôt d'une vie que je tiendrois de lui; cette derniere communication avec le maître du monde, adouciroir ma peine; mes yeux, en 'se fermant, appercevroient sa puissance; & per-'dant tout pour moi, je pourrois esperer qu'il reste-roit encore le Dieu de ceux que j'aime; je trouvetois quelque douceur à penser que ma destinée est unie à sa volonté, que mon existence & les tra-vaux auxquels je l'ai consacrée, forment un des points indestructibles de ses éternels souvenirs, & que l'incompréhensible néant, dans lequel je vais être plongé, fait encore partie de son empire. Mais quand une ame fensible quand une ame élevée,

quand une ame, qui a joui quesquesois du sentiment de sa propre grandeur, connoîtroit avec certitude. qu'entraînée par un aveugle mouvement, elle va fe dissiper d'elle-même, elle va périr toute entiere dans des espaces, sans maître, & dans ces ténébreux abymes, où tout ce qu'il y a de plus vil sur la terre est indifféremment précipité; une semblable pensée, qui viendroit flétrir les plus grandes actions. & déshonorer la plus belle vie, seroit une source continuelle de tristesse & d'accablement. Ah! sauvez-nous de ces effrayantes réflexions, opinion sublime & chérie de l'existence d'un Dieu tutélaire; remplissez, pénétrez notre ame du courage dont elle a besoin, de la consolation qu'elle cherche, & des espérances qui lui appartiennent; écartez de notre esprit, comme des fantômes funestes, toutes ces suppositions vaines, toutes ces erreurs du raisonnement, toutes ces subtilités métaphysiques qui viennent se placer entre l'homme & son créateur. Et nous, pleins de confiance dans les premieres leçons de la nature, prenons toujours pour guide ce sentiment intérieur, qui n'est pas la pensée, mais quelque chose de plus encore; il ne raisonne point, il ne conjecture point; mais il est peut-être notre lien le plus étroit, notre communication la plus assurée, avec ces grandes vérités, retenues loin de nous, & auxquelles l'esprit seul ne peut jamais atteindre.

## CHAPITRE XV.

Sur le respect que la véritable philosophie doit aux opinions religieuses.

JE spectacle de l'univers, les méditations de notre esprit, le penchant, de notre cœur, tout concourt à nous affermir dans la pensée qu'il existe un Dieu, auteur suprême de la nature; & sans pouvoir atteindre à la conception de cet Etre infini, sans pouvoir parvenir à nous former une juste idée de son essence & de ses perfections, le sentiment confus de sa grandeur, & l'expérience continuelle de notre foiblesse, sont autant de motifs impérieux qui, dans tous les pays & dans tous les ages, ont entraîné les nommes aux pieds des autels. Ces idées naturelles ont acquis une nouvelle force par les lumieres de la révélation; mais ce n'est point dans un ouvrage philosophique que l'authenticité de la religion chrétienne doit être approfondie : que pourroiton, d'ailleurs, ajouter à l'instruction répandue dans les livres composes en différens temps sur cette importante matiere ? Toute discussion qui tient à des vérités, dont la justification repose sur des faits, se trouve nécessairement concentrée dans un espace fixe, dont les limites sont déterminées; & l'on est obligé de suivre des traces battues, & de parcourir le même cercle, lorsqu'on veut marcher dans une route pratiquée depuis si long-temps. Je me bornerai donc à quelques réflexions générales, en faisant choix de celles qui peuvent s'adapter plus particuliérement au génie du siecle & à la modification que nos sentimens recoivent des opinions dominantes :

dominantes; carnos jugemens, comme nos impres. fions, varient avec les changemens qui surviennent insensiblement dans les mœurs & dans les habitudes : un temps est celui de l'intolérance & de la bigoterie; un autre est celui du relâchement. & de l'indifférence : un autre celui d'un mépris orguellleux pour les anciens usages ; chaque siecle, chaque génération se distingue par un caractère d'esprit parriculier; caractere que l'on prend quelquefois pour des idées nouvelles, tandis qu'il est communément l'effer naturel d'une exagération dans nos opinions précédentes. Les hommes sont sujets à des lois morales, femblables, à plusieurs égards, aux regles de la mécanique; & avec toute leur science & leur orgueil, ils nous rappellent ces enfans, qui, placés aux extrémités d'un long balancier, s'éle-vent & se rabaissent successivement. Il ne peut y avoir de fixité que dans les sentimens modérés, les sculs qui se soutiennent par leur propre force; tous les autres ont une action empruntée & cette action n'est jamais en parfait équilibre avec la vérité.

Il est dans la nature de toute espece de révélation, de paroître moins évidente aux yeux de l'esprit, à mesure que les preuves de son authenticité s'éloignent; & si parmi les dogmes réunis à une doctrine religieuse, quelques-uns rensermoient un sens mystique ou surnaturel; si entre les formes de culte, adoptées par un Gouvernement & par les Chess de l'église, quelques-unes ne sembloient pas proportionnées à l'idée simple & majestueuse qu'on doit se former du maître du monde; il ne seroit pas extraordinaire que cette constitution religieuse, considérée dans ses différentes parties, ne donnât naissance à des controverses ou à des partages d'opinion; & il ne faudroit pas s'armer d'indignation contre ceux qu'un examen, sait avec bonne soi, en( 250 )

trainerost à des doutes ou à des incertitudes. C'est dans la mesure de notre entendement, c'est dans l'étendue de notre intelligence, que Dieu a jugé à propos de se manifester à nous; ainsi, l'action de ces facultés de notre esprit ne sauroit sui déplaire. Mais il s'en faut bien que la raison abandonnée à elle seule, que sa perfection même, telle qu'on nous la représente sous le nom respecté de philosophie, doive conduire les hommes à aucune sorte du dédain pour le culte religieux en général, & à aucun éloignement particuculier pour les opinions dont le christianisme est l'appui. Tous les enseignemens qui ramenent à l'adoration du Dieu de l'univers, sont dignes du respect de ses créatures : ainsi les personnes les plus disposées à contesser l'authenticité des livres sacrés, devroient encore aimer une instruction qui semble se présentet aux dernieres limites de la puissance de l'esprir, afin de secourir les hommes dans les efforts qu'ils font pour connoître Dieu davantage; c'est la barque sa-Intaire qui vient s'offrir au malheureux abandonné fur la surface immense des eaux, & où il cherchoit en vain à s'ouvrir un passage de ses mains débiles.

On ne fauroit disconvenir que les sentimens de reconnoissance & de respect qu'inspire l'idée d'un Dieu
à l'homme le plus capable de méditation, ne s'unifsent, d'une maniere parfaitement intime, aux enseignemens de la religion chrétienne, tels qu'ils nous
sont présentés dans le testament dépositaire de la doctrine évangélique; & dans ces momens où, avec le desir
du bonheur, & avec la timidité qui appartient à notre
nature, nous cherchons à lier notre petitesse à la suprême grandeur, & notre extrême foiblesse à la souveraine puissance; les perfections divines dont l'Evangile nous fait le tableau, encouragent nos espérances,
& rassurent nos craintes; la religion nous montré au-

desses de nous tout ce dont nous avions besoin dans notre misérable condition, une souveraine bonté, une éternelle compassion, une intarissable indulgence; ainsi donc le dernier anneau de la foi chrétienne, comme le plus haut période de la méditation, atteingnent au même terme; & la religion s'accorde avec la philosophie, dans les momens où celle-ci s'éleve

davantage.

вı.

Cependant, l'homme religieux & le déiste, unis. en quelque maniere, par le faîte de leurs pensées, le retrouvent encore ensemble, quand ils jettent leurs regards sur la société civile, & quand ils cherchent à déterminer les devoirs des hommes; car il n'est aucun esprit sage qui ne rende hommage à la morale de l'Evangile, & la philosophie ne sauroit en imaginer une plus belle, plus raifonnable, & plus conforme à notre situation (1). S'il est donc vrai que les opinions, en apparence les plus opposées, se rapprochent à leurs extrémités; & s'il est vrai que l'adoration d'un Dieu, & le respect pour la morale, forment, en s'unissant, l'enceinte de la doctrine évangélique, qu'importe au philosophe raisonnable, que la foi chretienne ait placé des repos entre ces deux grandes idées? & s'il croyoit pouvoir franchir de lui-même l'espace qui separe l'homme de son createur, par quel motif condamneroit-il, avec amertume, les sentimens de ceux qui s'attachent au système consolant d'intercession & de rédemption dont le Christianisme a posé les son--demens?

Enfin, lors même qu'on ne partageroit point toutes les opinions des interpretes de la doctrine chrétienne, ce ne seroit pas un motif suffisant pour rompre l'allian-

<sup>(1)</sup> Je présenterai quelques réslexions sur cette vérité dans un autre chapitre.

religieuse qui doit exister entre les hommel; assiance représentée & rendue authentique, dans chaque nation, par le culte public dont le Gouvernement a fait choix. Quelle idée faudroit-il donc se former du génie ou de la puissance d'un philosophe, qui, à l'aspect des cérémonies, des mysteres, on de quelques autres parties du culte public dont son ésprit se trouveroit blesle, ne sauroit pas s'élever assez haut pour les considérer comme l'atmosphere, en quelque maniere, des opinions religieus; & qui, détournant son attention de l'importance de ces mêmes opinions ne conserveroit pas des égards pour foutes les dépendances de la plus sublime & de la plus salutaire des pensées? Il est aisé cependant d'appercevoir que, pour la multitude des hommes, les devoirs de la morale, l'esprit religieux, & tous les hommages extérieurs rendus à la divinité, composent un ensemble si étroitement lie, qu'on tilque d'ébranler la base de l'édifice, lorsqu'on arraque la circonférence. L'imagination du vulgaire ne peut pas être guidée de la même manière que le génie me ditatif d'un folitaire; & ce seroit commette une grande erreur, que de vouloir captiver l'opinion de la mulitude par les mêmes confidérations qui suffisent à homme profondément penseur; il est un système de proportion afforti aux facultés diverses des êtres intelligens, comme il en est un applicable aux forces variées des êtres phyliques.

Je ne connois donc rien de moins fage, que cente censure inconsidérée des cérémonies religieuses adminisés & respectées dans le pays où l'on vit: on croix he faire aucun mal, quand on parle avec légéreté des divers symboles du culte public: cependant, si l'on observoitatte ntivement le genre d'esprit, & les premieres habitudes de la plupart de ceux à qui l'on adresse de pareils discours, on connoîtroit combien il sul aisé de les blesser dans le sentiment qui est la source

de leur tranquillité, & la fauve-garde de leur conduite morale. Le libérateur de la Suisse enleva, d'une de ses sléches, la pomme placée sur la tête de son fils unique; mais qui peut se flatter d'imiter son adresse, ou de l'égaler en bonheur?

On ne contrediroit point ces observations, en alléguant que des hommes célebres ont accasionné rapidement de grands changemens dans le culte de l'Eglise Romaine, sans affoiblir l'esprit religieux chez les nanarions où ces réformes ont été adoptées. L'origine, les circonftances, & les résultats d'une révolution si marquée dans l'histoire, n'ont aucun rapport avec la question présente : les réformateurs du seizieme siecle, en prêchant une nouvelle doctrine, faisoient ouvertement profession d'un zele religieux & d'une piété fervente: ainsi, en même temps qu'ils désapprouvoient une partie du culte établi, ils recommandoient plus rigidement toutes les idées fondamentales du Christianisme, & ils cherchoient même à introduire une séverité de mœurs, qui s'étendoit jusques à la proscription de plusieurs plaisirs, qu'on n'avoit jamais condamnés: & en effet, si la nouvelle doctrine n'avoit pas été liée au plus grand respect pour les principes essentiels de la religion chrétienne, elle n'eut jamais entraîné tant de lectateurs:

On ne peut donc établir aucune espece de comparaison entre la censure exercée par les réformateurs, & les discours moqueurs ou méprisans de tous ceux qui insultent aujourd'hui à nos opinions les plus respectées; ces hommes en si grand nombre aujourd'hui, sont tantôt excités par un libertinage d'esprit & de conduite, tantôt par l'amour-propre ou l'enthousiasme d'une fausse philosophie, & quelques-uns aussi sont séduits par l'air de noblesse attaché à des principes de conduite dont on est soi-même l'instituteur. H'y a quelque différence entre la marche grave

& sérieuse des réformateurs, & les évolutions de tout genre d'un actif agresseur des opinions religieuses : celui-ci n'a garde de s'arrêter à éclaireir un point de doctrine, ou à disputer sur l'interprétation de quelque dogme; c'est à la religion même qu'il en yeut; & s'il s'occupe de ses dehors, ce n'est que pour aller jusques à elle ; il prend habilement ses avantages, & fait recourir à propos au ton superficiel de la plaisanterie : lequel a cela de très-dangereux, que présentant l'idée d'un jeu & d'un mouvement facile. il donne un air de confiance à ceux qui l'emploient, & leur ménage une sorte d'ascendant, en écartant toute idée d'un combat égal : on est disposé à croire que c'est par dédain, qu'ils se bornent à effleurer la matiere; l'on se rend lâchement à l'apparence de leur supériorité; & ce qui est en eux foiblesse ou impuissance leur tourne en considération.

Les hommes, pour exprimer leur reconnoissance au souverain maître du monde, & pour élever à lui leurs pensées, ont dû nécessairement recourir à tout ce que leur imagination a pu concevoir de plus grand & de plus majestueux: aînsi, quand on détache de ces signes imposans l'idée dont ils sont la représentation, & à laquelle ils servent de cortege, on ne nous montre plus alors qu'une gravité vaine & une pompe chimérique; & il est aisée de faire, d'un pareil contraste, un sujet de ridicule: mais en agissant ainsi, loin qu'on ait à s'applaudir de son talent, l'on abuse, sans aucun esprit, de l'habitude contractée par le plus grand nombre des hommes, de vénérer dans son ensemble tout le système du culte rendu à l'Etre suprême.

Cependant, les discours hardis ou légers qu'on s'est permis contre les opinions religieuses en général, ont fait une impression tellement progressive, qu'aujourd'hui les personnes qui respectent ces opinions

fans faste & sans severité, se trouvent emraînées à cacher ou à retenir, au milieu du monde, la manifestation de leurs sentimens, tant elles craignent de s'exposer à une sorte de pitié dédaigneuse, ou de courir le risque d'être soupçonnées d'hypocrisse. On a la liberté de parler de tout, excepté du plus grand & du plus majestueux objet d'intérêt qui puisse occuper les hommes. Quelle étrange autorité naît au milieu de nous de cette législation impérieuse, qu'on appelle les convenances & le bon ton! & quelle miférable & petite conspiration, que celle de la foiblesse contre la toute-puissance, & du néant contre l'immensité! On se glorifie de connoître à quelle heure le roi se leve, à quelle heure il part pour la chasse, à quelle heure il revient; on est à l'affut des basses intrigues qui l'environnent; & qui élevent ou rabaissent successivement ses ministres & ses courtisans; on passe enfin sa vie à haleter à la suite de ces objets de vanité & d'esclavage; on les amene & ramene sans cesse dans la conversation; & l'on proscrit, sous le nom de mauvais goût, l'expression la plus instantanée & la plus sugirive, qui pourroit rappeler l'univers & son admirable harmonie, l'univers & son souverain maître, l'univers & l'Etre suprême, qui nous a enrichis de tous les dons de l'esprit & de la pensée; nous oublions ce qu'il y à d'essentiellement beau dans ce nous, dans ce moi; notre idole chérie, pour arrêter uniquement notre attention sur le boursoufflement factice qui naît de nos prétentions & de notre vanité. Ingrats que nous sommes! nos regards, notre parole, notre intelligence, notre volonté, tous nos sens, toutes nos pensées, ren n'est de nous; notre existence, nos facultés, tout notre être, sont le sceau, sont l'empreinte d'une puissance inconnue; nous sommes, s'il est permis de s'exprimer ainsi, revêtus en entier de la livrée; & c'est le nom de notre maître & de notre bienfaiteur, que nous n'osons plus prononcer! C'est à vous qu'est. due cette fausse honte; c'est à vous qu'il faut l'imputer, à vous qui avez, les premiers, répandu de la dérission sur, les sentimens les plus respectables; à vous qui, en employant dans vos combats les armes légeres du ridicule, avez donné de la confiance aux plus petits & aux plus foibles d'entre les hommes. & vous êtes ainsi fait suivre d'une nombreuse soldaresque, prise dans tous les rangs de la société & dans tous les âges de la vie. C'est ainsi que l'on compte aujourd'hui, parmi ceux qui opposent un fouris méprisant aux opinions religieuses, une multirude de jeunes gens, incapables souvent de la moindre contention d'esprit, & qui, peut-être, n'enchaîneroient pas ensemble deux ou trois propositions abstraites. On se sert adroitement, & presque avec perfidie, des premiers essors de l'amour-propre, pour persuader à ces commençans qu'ils sont en état de juger, d'un coup-d'œil, les graves questions dont la méditation la plus exercée n'a jamais pu pénétrer la profondeur; enfin, tel est, en général, le ton tranchant & décisif des hommes irréligieux de notre siècle, qu'en les entendant murmurer avec tant de hardiesse sur les désordres de l'univers, & sur les torts de la providence, on est seulement surpris de les trouver si distans, pour la stature, de ces géans agresseurs du Ciel, dont la Fable nous a tracé la peinture.

Je crois cependant que si le dédain pour les idées réligieuses ne formoit pas un contraste piquant avec l'opinion générale, ceux qui sont profession d'un pareil mépris ne tarderoient pas à adopter un autre sentiment; ils ne sont qu'une attention superficielle au danger de leurs maximes, tant qu'ils se crosent encore dans l'opposition: mais s'ils obtenoient jamais la majorité, n'ayant plus alors de lien d'amour-propre

avec leurs principes, ils en reconnoltroient, l'incon-

vénient, & se hâteroient de les proscrire.

H est, sans doute, un grand nombre de personnes estimables, qui, en aimant les vérités & les préceptes de la religion, font en proie à des doutes & à des incertitudes, & qui deviennent ainsi les premieres victimes des agitations de leur esprit : mais les hommes d'un semblable caractere ne visent à aucune domination; ils aimeroient, au contraire à se raffermir, par l'exemple de ceux dont la confiance est plus assurée; ils considéreroient avec intérêt, ils contempleroient même avec respect, des fentimens qu'ils auroient le malheur de ne pas adopter avec une force suffisante; ils feroient des efforts pour rapprocher leurs timides espérances de cette persuasion courageuse qu'inspire le Christianisme, & dont ils voudroient se sentir pénétrés : oui, l'enthousiasme même de la piété excite leur envie, tant il est plus doux de céder aux mouvemens d'une imagination fensible, que de lutter de sang froid contre les opinions propres à répandre le bonheur. Auffi dans le nombre des personnes que je viens de dépeindre, s'il s'en trouvoit à qui la nature eût accordé quelque pouvoir, ou par les dons de l'esprit, ou par ceux de l'éloquence, elles se garderoient bien d'en faire usage, pour troubler le repos de ces ames paisibles, qui s'abandonnent, avec confiance, à la douce émotion d'un sentiment religieux. Un homme sage ne se permet jamais de semer la tristesse & le découragement, pour la ridicule vanité de se montrer un peu élevé au-dessus des opinions communes. ou pour le plaisir de faire des distinctions plus ou moins ingénieuses sur quelques parties de la religion établie; de même qu'il seroit insense d'arrêter une armée dans sa marche, pour discuter, en professeur subtil, la parfaite justesse de ton des divers

Instrumens de la musique guerriere; qui anime les soldats au combat. Et c'est sous ce rapport, qu'à mes yeux, les discours hardis ou légers de plusieurs philosophes, me paroissent pécher par le côté auquel ils aspirent le plus, c'est-à dire, par la hauteur & l'étendue des vues.

Je ne dis rien à ceux qui s'élevent contre l'opinion même de l'existence d'un Dieu. Ah! s'ils sont assez malheureux pour fermer les yeux à cette resplendisfante lumiere; s'ils ont l'ame assez desséchée pour n'être plus accessibles aux vérités consolantes qui découlent d'une si grande idée : s'ils sont devenus fourds à la voix touchante de la nature ; s'ils se seut davantage à leurs foibles raisonnemens, qu'aux avertissemens de leur sentiment intime, qu'ils ne répandent pas du moins leur désastreuse doctrine; semblable à la tête de Méduse, elle transformeroit tout en pierres. Qu'ils éloignent de nous ce monstre effrayant, ou qu'ils ne fassent entendre ses sifflemens lugubres que dans les affreuses solitudes dont leur cœur présente le spectacle : oui, qu'ils fassent grace à la race humaine, & qu'ils prennent pitié de l'abandon où elle seroit plongée, si l'on obscurcissoit la lumière qui brille sur nos têtes. & qui nous sert à tous de guide & de fanal : enfin, s'ils croient de bonne foi que la morale peut s'accorder avec l'athéilime, qu'ils en donnent une premiere preuve en gardant le silence; ou s'ils ne peuvent s'abstenit de publier leurs opinions, qu'un reste de générosité les engage à averrir du danger de ces enseignemens, en placant au frontispice de leurs ouvrages, cette terrible inscription du Dante: Lasciat' ogni speranza voi ch' entrate.

## CHAPITRE XVI.

Suite du chapitre précédent. Réslexions sur l'in-

A surface de la terre représente, à peu près, la deux cent quarantieme partie de l'étendue supersicielle de divers globes opaques qui décrivent un cercle autour de l'astre de seu placé au centre de notre univers.

Les étoiles fixes sont autant de soleils qui, selon toutes les apparences, servent également à éclairer & à féconder différentes planetes semblables à celles

dont nous avons connoissance.

Un fameux astronome (1) a découvert, de nos jours, cinquante mille de ces étoiles dans une zone de quinze degrés de longueur & deux de largeur sespace qui répond à la treize cent soixante-quator; zieme partie de la sphere céleste.

Ainsi, en supposant qu'on apperçût un nombre égal d'étoiles dans tout autre section pareille du firmament, la quantité dont nous aurions connois.

fance s'éleveroit à près de soixante-neuf millions.

Et si chacun de ces astres étoit le centre d'un système planétaire, semblable à-peu-près à celui dont nous faisons partie, nous aurions l'idée de l'existence d'un nombre de globes habitables, dont l'étendue feroit de seize à dix-sept mille millions de fois plus considérable que la surface de la terre. (2)

<sup>(1)</sup> M. Hertschel.

<sup>(2)</sup> On pourroit dire que les cinquante mille aftres solaires apperçus par M. Hereschel, étant un résultat d'observa-K k 2

Cependant l'art ingénieux qui nous aide à parconstir les voûtes du ciel, est susceptible d'un progrès nouveau; &, à l'époque de sa plus grande perfection, l'espace dont nos connoissances astronomiques auront pris possession, ne sera jamais qu'une soible portion de la vaste étendue dont notre imagination peut se former une idée.

Enfin, cette imagination elle-même, comme toutes nos facultés intellectuelles, n'est peut être qu'un simple degré des forces infinies; & les tableaux qu'elle nous présente, ne sont qu'une image imparsaite de l'existence universelle.

Que devient donc notre perite terre, au milieu de ces immensités dont l'esprit humain essaie en vain de s'emparer? Qu'est-elle déjà relativement à cette quantité de globes terrestres dont nous pouvons former le calcul, à l'aide de nos découvertes, ou dirigés du moins par des présomptions raisonnables?

Seroit-ce donc les habitans de ce grain de fablé, seroit ce un petit nombre d'entre eux, qui auroient le droit de prétendre que seuls ils connoissent la maniere dont on peut adorer le souverain maître du monde? Leur demeure est un point dans l'infinité de l'espace; la vie dont ils jouissent est un des momens

tions dirigées vers la voie lactée, on ne doit pas s'attendre à en découvrir un aussi grand nombre dans toutes les autres parties du ciel, d'une pareille étendue; mais indépendamment des cinquante mille étoiles que M. Hertschel a distinguées clairement, il évaluoit à près du double toutes celles qu'il n'avoit apperçues que par momens, faute d'une lumiere suffisante. Voyez les transactions philosophiques de la société royale de Londres, de l'année 1784. M. Hertschel, probablement, a fait depuis ce temps-là de nouvelles découvertes; mais je n'en suis pas instruit : je vois, dans son rapport à l'illustre société dont il est membre, qu'il considéroit le nouveau télescope comme étant encore dans l'enfance; ce sont ses propres expressions.

annombrables qui composent l'éternité, ils vont passer comme un éclair dans cette route des fiecles, où les générations des générations se sont perdues, & où d'autres sont prêtes à disparoître. Comment donc oseroient-ils annoncer à tous les âges présens, à tous les temps à venir, qu'on ne peut éviter les vengeances célestes, si l'on s'écarte de quelques lignes des usages & des pratiques de leur culte? Quelle idée se fontils des rapports établis entre le Dieu de l'univers & les atômes dispersés dans le vaste empire de la narure? Qu'ils levent, s'ils le peuvent, de leurs foibles. mains, une des extrémités de ce voile qui couvre tant de mysteres; qu'ils considerent un moment les prodiges qui roulent sur leurs têtes; qu'ils essaient de parcourir cette immensité effrayante que leurs regards ne peuvent pénétrer, que leur imagination ne peut enceindre; & qu'ils jugent si c'est à la forme extérieure de leurs respects, au bruit de leurs instrumens, aux intonnations de leurs cantiques, & à la pompe de leurs cérémonies, que ce Dieu tout-puissant parvient à les reconnoître, & à distinguer leurs hommages. Seroit-ce donc par l'orgueil de nos opinions. que nous croirions pouvoir atteindre à l'Etre suprême? Il est plus doux, il est plus raisonnable de penser que tous les peuples de la terre ont accès auprès de sontrône; & que le souverain maître du monde a permis de s'élever à lui, par un sentiment profond d'amour & de reconnoissance, le plus sûr & le plus étroit lien entre l'homme & son créateur.

Sans doute, il faut un culte public soumis à des regles constantes; il faut attacher à des symboles distincts une adoracion dont les caracteres essentiels ne doivent point varier, afin que le sentiment de la multitude, ému si promptement par les objets extérieurs, ne soit jamais exposé à aucune altération; il faut que les esserties foibles trouvent aisément leur

route, & qu'on éloigne d'eux les fujets de doute & d'incertitude : enfin , il est à désirer que les citoyens unis par les mêmes lois & par le même intérêt politique, le soient encore par un même culte, afin que le saint nœud de la religion les embrasse tous d'une égale maniere, & que les principes de l'éducation s'entretiennent & se fortifient par l'autorité de l'exemple. Mais comme la morale est la premiere loi des princes, & que toujours claire & distincte dans ses motifs & dans ses instructions, elle doit précéder les combinaisons incertaines de la politique & l'emporter sur ses conseils ; il n'est jamais permis au souverain de marcher vers le but, même le plus fage, par aucun moyen d'injustice & d'oppression ; & je crois que cette regle s'adapte également, & aux opinions des hommes. & à leurs propriétés. On pourroit aisément concevoir un svstême de distribution dans les fortunes, plus convenable que tout autre à la richesse publique, & à la puissance de l'Esas; mais si cette connoissance doit influer sur la conduite générale d'un Gouvernement, elle ne lui donne jamais le droit d'arrangen à son gré la part des citoyens, & de recourir à l'autorité pour en fixer la mefare. Le même principe s'applique avec plus de force encore aux opinions: il est raisonnable de chercher à diriger leurs costrs par des movens lents, doux & lages; mais le système d'unité qui conviendroit le mieux à un Etat, cesseroit à l'instant d'être un bien, si, pour établir ce système, en avoit recours à la violence ou à la plus simple contrainte : c'est la premiere des propriétés que celle de son sentiment; c'est la plus, respectable des dominations que celle de sa consciense.

J'entends parler aujourd'hui de la réunion d'une tolérance civile à une intolérance religieuse, par

Fune on autorifoit l'existence des Protestans dans les pays catholiques ou celle des catholiques dans les pays protestans; et par l'autre on interdiroit toute espece de culte qui ne seroit pas conforme aux instituts de la religiondominante: mais si le nombre des dissidens étoit ou devenoit considérable, une partie d'une nation seroit sans culte; et le Gouvernement ne pourroit s'y montrer indisserent, puisqu'il lui importe de maintenir avec soin tous les appuis de la morale.

Il n'y a plus rien à dire sur l'intolérance, quand on la confidere dans ses excès. Nous savons tous aujourd'hui ce que l'on doit penfer des duretés & des persécutions dont l'histoire nous a transmis la mémoire; nous favons tous le jugement qu'il faut porter de tant d'actes d'intolérance & d'inhumanité, dont on s'est glorissé si long-temps; & l'on ne peut se défendre d'un sentiment profond d'indignation, à l'aspect des bûchers qu'on allume encore de nos jours autour de ces malheureux difpersés sur la terre. & dont Jésus-Christ lui-même, au sein de la douleur, disoit avec tant de bonté: Pere, pardonne-leur, car ils ne savent ce qu'ils font. Il est temps d'abolir pour jamais ces affreuses courumes, ignominieux souvenirs de nos anciennes frénésies. O Dieu, ce sont tes créatures qu'on oseroit tourmenter en ton nom! c'est l'ouvrage de ta pensée qu'on se proposeroit d'immoler à ta gloire! c'est ce bonheur que tu as soigné de tes mains paternelles, que l'on voudroit lacérer pour te plaire ! Petits tyrans, farouches inquisiteurs, il vous seroit commode, avec un cœur endurci, d'obtenir les faveurs du Ciel en mutilant les membres, en déchirant le sein de ceux qui ne peuvent tenir à vous que par un sentiment de pitié dont l'émotion vous est inconnue: mais le Dieu de bonté qui regne sur la terre, rejete de telles offrandes, & voit avec horreur ces facrifices humains. Qui pardonnera donc l'erreur, si ce ne sont pas des hommes qui se trompent sans cesse? Hélas! si la justesse de l'esprit, si la persection de la raison, si l'exactitude du jugement étoient les seuls titres à la bienfaisance céleste, il n'est aucun de nous qui ne dût détourner à jamais ses regards de toute espérance.

Ceux qui se flattent superbement de connoître seuls le culte agréable à l'Etre suprême, perdent tous leurs droits à notre confiance, au moment où, guidés par un esprit d'intolérance, ils s'éloignent si visiblement du caractère que doit leur infpirer l'idée d'un Dieu souverain protecteur de la foiblesse humaine. Mais l'absurde prétention d'inspirer de la foi par des actes de rigueur ou de sevérité, a été si souvent & si facilement combattue. que je ne m'arrêterai point sur un principe dont le plus simple bon sens découvre la vérité. Je ferai seulement une observation bien propre, ce me semble, à intimider la conscience des prêtres inquisiteurs, & de tous ceux qui adoptent leurs maximes. Les opérations de l'esprit ne pouvant être modifiées que par le raisonnement, tous les desseins formés pour remplir ce but avec violence, font une acteinte portée au dogme de la spiritualité de l'ame. & une affociation indirecte au système des matérialistes; car il faut croire à l'identité de la matiere & de la pensée, pour avoir acquis le droit de présumer que l'empire exercé sur nous par des traitemens rigoureux, peut avoir une influence sur nos opinions; & il faut considérer l'homme comme un être gouverné par des lois mécaniques, pour être autorifé à imaginer qu'avec des instrumens de douleur, on peut exciter une sensation qui réponde, par des voies inconnues, à l'action du jugement & au fentiment de la persuasion. C'est

C'est parce que les élans d'un cœur indigné, sont plus puissans que les mouvemens de la raison offensée, qu'on s'éleve avec chaleur contre l'intolérance; car, sans ce motif, c'est uniquement du mépris qu'on reffentiroit pour une semblable domination, tant elle annonce une siguliere petitesse d'esprit. Qui peut se souvenir sans pitié de ces dissensions si long temps entretenues, où des hommes tantôt foibles & tantôt aveugles, se réunissoient par dévotion, à l'amour-propre & aux décrets inintelligibles de quelques importans controversistes? Toutes ces disputes paroissent insensées, quand on les examine de sang-froid; & il ne faut qu'isoler un moment de semblables querelles, en les plaçant par la pensée au milieu de l'univers, pour en découvrir toute l'absurdité & le néant.

Mais c'est en répandant les lumieres, c'est en multipliant les instructions, qu'il faut guérir de l'enthoussiasme & de l'intolérance; & l'on doit se tenir en garde contre les dangereux services que l'esprit d'indisférence est toujours prêt à nous rendre: on ne fait que changer nos maux, on ne fait que remplacer un inconvénient par un autre également sinneste, lorsqu'on veut détourner d'un zele exagéré, en détruisant les idées qui servent de sondement aux sentimens religieux. Il ne substiteroit aucune opinion saine, aucun principe estimable, si les diverses erreurs qui s'y attachent en étoient séparées d'une main violente, ou maladroité, & si le mélange continuel de bien & de mal, qui se trouve par-tout dans l'ordre moral, devenoit le sujet d'une aveugle proscription.

Reconnoissons hautement les bienfaits dont nous sommes redevables aux écrivains distingués, qui ont désendu avec zele & avec force la cause de la tolérance; c'est un service à ajouter à tant d'autres qu'il est juste de rapporter à l'admirable réunion des lumieres & de l'éloquence: mais permettons-nous aussi de faire

observer que plusieurs de ces écrivains ont perdir une partie du mérite qui leur appartenoit, en cherchant à déprimer la religion, pour atteindre au but auquel ils vouloient parvenir; une telle maniere n'étoit pas digne de philosophes éclairés, qui doivent plus que personne assigner à la raison ses limites. & ne jamais désespérer de son empire. Que seroit-ce si. parmi ceux qui attaquent avec justice la tyrannie exercée contre les consciences, il se trouvoit des hommes intolérans eux-mêmes dans la défense de leurssystèmes? Que seroit-ce si on pouvoit leur reprocher d'avoir du mépris, & quelquefois de la haine, pour ceux qui ne fe rangent pas sous leurs enseignes, & si par des inculpations trop légeres de pusillanimité ou d'hypocrisie, ils jeroient ainsi de la désiance sur le caractère & sur les intentions de ceux qui n'adoptent par leurs sentimens? Quelle singularité encore dans un genre différent, si, oubliant quelquesois leurs opinions, & en contradiction, sans y penser, avec leur propre incrédulité, ils faisoient bruit des malheurs auxquels l'humanité est assujettie, & déployoient à nos yeux les désordres prétendus de l'univers, pour en faire ensuite un reproche au Dieu dont ils contestent l'existence. & pour se jouer d'une providence à laquelle ils n'ont point de foi? On diroit qu'après avoir renversé l'empire de la divinité, pour rester les seuls législateurs du monde, ils se lassent de n'avoir plus de rival, & voudroient relever le temple qu'ils ont détruit, pour y infulter encore à une gaine idole. Quelle autre singularité, enfin, que cette irritation contre ceux qui résistent à leurs enseignemens; tandis que dans le système du faralisme, la raison ne conserve point d'empire, & que les maîtres, comme les disciples, sont soumis également aux lois de la nécessité?

C'est une belle chose, que d'exercer une autorité sur les esprits par la puissance de la parole; ( 267 )

car une telle autorité ne finit dans aucun lieu, ni dans aucun temps: mais pour avoir le droit de régner sur un si grand espace, il faut savoir rénoncer aux opinions de mode, aux conseils de la vanisé; aux instigations de l'amour-propre, & se pénétret en entier de cet intérêt universel & durable, le bonheur de l'humanité.

Je ne voudrois interdire aucun sujet aux sages aux philosophes, aux hommes dignes de diriger nos jugemens; car il y a par-tout quelques abus ou quelques préjugés, & l'on ne peut en hâter la destruction, sans faire un pas de plus vers la raison 80 vers la vérité: mais de même qu'il y a une philosophie pour la pensée, il en est une aussi pour l'action & pour la conduite. Ainsi, je souhaiterois que les hommes d'un esprit étendu, & qui découvrent, mieux que personne, comment tout se tient dans l'ordre moral, n'attaquassent qu'avec prudence, & dans un temps opportun, tout ce qui communique. de quelque maniere, avec les opinions les plus essentielles au bonheur ; je désirerois qu'un sentiment de respect pour ces opinions s'unit à la censure que l'on croiroit devoir faire du zele exagéré ou des superflitions dangereuses; & je voudrois enfin qu'une intention sage servit toujours de médiateur entre les anciennes & les nouvelles idées.

Il s'en faut bien qu'un pareil vœu soit constamment satisfait; & l'on ne peut s'empêcher de s'affiger, en considérant l'esprit de la plupart des perfonnes qui écrivent depuis long-temps sur la religion: les unes cherchent plus ou moins adroitement à tout détruire, ou à relâcher du moins les liens qui unissent l'homme à l'idée d'un Etre suprême; & les autres, rensermées dans quelques idées mystiques, comme dans un antre obscur, lancent aveuglément de soudres

& des anathêmes contre toute espece de doute & d'incertitude, & consondent, dans leurs rigoureu-ses censures, les idées accessoires avec les opinions

principales.

Cependant, en suivant deux routes si opposées. on a malheureusement un égal intérêt à ranger sur la même ligne, les principes essentiels de la religion, & le plus petit des symboles destinés à la représenter: mais c'est par des motifs bien différens, qu'on se plait dans une pareille assimilation : les uns en entretiennent l'idée, dans la vue de faire servir le zele religieux à la défense de toutes les circonstances du culte dont ils sont les ministres ou les interpretes; & les autres, guidés par un sentiment d'amour-propre, admettent, sans répugnance, une pareille contusion, afin de se persuader qu'ils ébranlent la religion même, au moment où ils se borpent à l'attaquer dans tout ce qu'elle a de plus foible. Il y a quelque chose à redire à l'une & l'aurre cactique.

Nous avons besoin, plus que jamais, qu'on nous attache aux opinions religieuses par des discours sages & mesurés, par une éloquence douce & proportionnée à nos forces, & par cet heureux mélange de la raison & de la sensibilité, véritable caractere de la morale évangélique. C'est à de telles conditions seulement, que l'on peut affermir aujourd'hui l'empire des vérités falutaires: on entraîne aisément au delà du but, lorsque l'esprit humain n'est pas encore en état de marquer aucune limite: mais le progrès journalier des lumieres oblige à plus d'exactitude: il faut alors nécessairement resserrer le pouvoir de l'imagination, pour élever à fa place l'auzorité de la raison : il est encore permis de l'animer, cette raison; il est encore utile de le faire; mais on me peut plus la travestir. Les idées fausses sont les

Teules qui aient besoin du secours de l'exagération; on diroit que d'elles-mêmes elles cherchent les extrémités, afin que l'esprit & le bon sens ne puissent pas les environner, & découvrir ainsi leur côté foible.

Je dois faire une derniere observation. Ceux qui, pour nous affranchir de la superstition, s'appliquent à relâcher tous les liens religieux; & ceux qui, pour affermir ces liens, ont recours à l'intolérance, manquent réciproquement le but qu'ils se proposent. La haine, si naturelle pour toute espece de gêne & de contrainte dans ses opinions, éloigne de la religion les personnes qu'on amene insensiblement à considérer ce beau système, comme le motif ou l'excuse d'un aveugle esprit de persécution. Et les attaques dirigées contre les opinions religieuses en général, engagent les ames sensibles à s'attacher davantage à toutes les pratiques qui leur paroissent une formule de respect ou d'adoration; comme on ne veut rien négliger près d'un ami, comme on redouble de zele pour lui, au milieu de ceux qui le poursuivent sans ménagement & sans réserve.

Rapprochons-nous donc, il en est temps, réuniffons-nous, pour rendre à l'Etre suprême un culte
fidele; & que ce culte soit toujours digne de la grandeur du maître du monde: laissons là les rigueurs;
laissons-là les idées superstitieuses: mais considérons, avec la même crainte, cette indissérence coupable, la cause de tant de désordres, le présage
de tant de malheurs; & quand nous aurons affermi
l'empire d'une saine raison, aimons en davantage
les opinions utiles que nous aurons épurées des erreurs qui les accompagnent, & repoussons, de toutes nos forces, l'entreprise imprudente de ceux qui
voudroient nous enlever nos espérances, pour nous
préserver des écarts de notre imagination. Oui,

une religion dégagée des passions des hommes, une religion dans sa beauté pure, doit nous demeurer? l'ordre public, le bonheur particulier, la réclament également. & toutes nos réflexions nous portent à élever nos cœurs vers l'Etre tout-puissant, dont la nature entiere nous retrace l'existence : cette relizion bien entendue, loin d'être le principe nécessaire d'aucune dureté, d'aucune violence, doit être le soutien de toutes les vertus sociales. & de tous les fentimens doux & indulgens; c'est ainsi qu'il faut nous la présenter : c'est ainsi qu'il faut nous apprendre à l'aimer. Nous ne sommes point appelés à contraindre les opinions des autres; nous ne sommes point appelés à donner des lois tyranniques à la pen-Lée: & nous devons observer, nous devons remarquer attentivement, que la religion sage & modérée dans son action, ne parvient elle-même à nous guider dans la route du bonheur & de la vertu, qu'en s'adressant également à notre cœur & à notre esprit, & en ne se lassant jamais de nos refus.



## CHAPITRE XVII.

Réflexions sur la morale chrétienne.

C'Est sur une matiere souvent traitée, que je vais hasarder un petit nombre de réslexions; la suite de mon sujet m'y conduit naturellement: mais asin d'éviter, autant qu'il est possible, de rentrer dans les idées généralement connues, je me bornerai à considérer la morale de l'Evangile sous les points de vue qui me semblent particuliers à ce cours siz-blime d'instruction.

Le caractere le plus distinct de la morale chré:

rienne, c'est le prix éminent qu'elle attache à l'esprit de charité. Les anciens ont sans doute honoré les vertus bienfaisantes; mais cette maniere de confier sans cesse le pauvre & le foible à la protection. à la tutele . & aux secours efficaces du riche & du puissant, appartient essentiellement à la morale de notre religion. Avec quel soin, avec quel amour, le législateur des Chrétiens revient, sans se lasser, au même sentiment & au même întérêt! la plus douce émotion, la plus tendre pitié prêtent à ses paroles une onction persuasive: mais j'admire, surtout, l'imposante leçon qu'il nous donne, en développant à nos yeux l'étroite union établie entre nos sentimens pour l'Etre suprême & nos devoirs envers les hommes. Ainsi, après avoir appellé l'amour de Dieu, le premier commandement de la loi, l'Evangile ajoute: & le second, qui lui est semblable', c'est d'aimer son prochain comme soi-même. Le second qui lui est semblable! quelle simplicité, quelle étendue dans cette expression! Est-il rien de plus touchant ni de plus sublime, que d'offrir continuel-Icment à notre esprit l'idée d'un Dieu prenant à lui la reconnoissance des malheureux? Où trouver, où chercher aucun principe de morale dont l'influence pût jamais être égale à une si grande pensée ? Le pauvre, l'homme infortuné, quelle que soit l'abiection de son état, paroît environné d'une auréole facrée, lorsque l'amour de l'humanité devient une expression des sentimens que nous portons au souverain maître de la nature; & notre esprit cesse de se perdre dans l'immensité du Dieu de l'univers. quand nous espérons entretenir une relation habituelle avec l'Etre suprême, par les services que nous rendons aux hommes, nos femblables; & c'est ainsi qu'une seule pensée répand sur nos devoirs une clarté nou elle, & donne en même temps aux idées métaphyliques, une substance assortie à la foiblesse

de nos organes.

La justice, le respect pour les lois & les devoirs envers soi-même, peuvent tenir, de quelque maniere, à la sagesse humaine ; la bonté seule, entre toutes les vertus, présente un autre caractère; il y a dans son essence quelque chose de vague & d'indéterminé, qui nous en impose; elle semble avoir un rapport avec cette intention, avec cette idée premiere que nous sommes obligés de supposer au Créateur du monde. quand nous voulons trouver un motif à tout ce qui existe. La bonté est donc, pour ainsi dire, la vertu, ou, pour mieux m'exprimer encore, la beauté primordiale, celle qui a précédé & les temps, & les siecles . & les œuvres de la création. Ainsi, les exhortations pressantes à la bienfaisance & à la charité. que l'on retrouve par-tout dans l'évangile. doivent élever nos pensées. & nous pénétrer d'un profond respect; elles nous rappellent, elles nous unissent à un sentiment plus ancien que le monde, à un sentiment par lequel nous avons reçu l'existence, le bonheur présent & les espérances dont ce bonheur se compose. (1)

Que si du haut point où nous venons d'élever, pour un moment, notre méditation, nous descendons aux principes politiques qui ont le plus d'étendue, nous retrouverons ici l'influence d'une vérité sur laquelle j'ai déjà eu occasion de m'arrêter, mais que j'appliquerai d'une maniere dissérente en cette occasion. L'inégale division des propriétés a introduit au milieu des hommes une autorité semblable, à

beaucoup

<sup>(1)</sup> Je crois appercevoir la trace de ces idees philosophiques dans le reproche que fit Jesus-Christ à celui de ses disciples qui l'appella bon mattre. Pourquoi me nommer-vous ainsi , lui dit-il ? il n'y a que Dieu qui soit bon-

(273)

de entel ad, entiene sels elle à , à relegate qu'onne de claves; on peut même dire avec edacticude, que sous divers rapports, l'empise des riches est mus indépendant encore; car ile ne font tenus à aucune protection conflante envers ceux dont ils enigent des services: les gours & les fancailles de ces houveix favoris de la forune fatent le terme de leurs conventions avec thomme, dont te patrimoine oft uniquement competé de son temps & de les fortes 4.80 A-tot que cette convention est interrompues. le pauves: absolument separé du niche i demeure abandonné de nouveau aux hafards de fa definée; il fant qu'avec prétipitation il aille officie fon travail à dannes dépensateurs des subfifiances ; til faut qu'il s'expole à leurs pefus, & qu'il éprouve mins plusieurs fois dans l'année promes les inquiécodes attachées à l'incertitude de les reflources. Sans donté. en donnant l'appui des lois à une pareille constitu-: tion , on a luppole avec, raifon qu'au milieu des relations mutipliées de la vie faciale, il municipaire force de balance & d'égalité entre les beloins qui obligent les uns à sollioker des salaices, & les de-: Ars qui engagent les autres à accepter des services : mais cet équilibre li ellentiellement nécessire, ne peut jamais s'établir d'ans manière exacte & confrante, pullqu'il doit être le réfultat d'un concours avengle de combinations, & l'offer invertain d'une multitude infinie de mouvemens, donc aucun niest - foumle à une direction positive. Copendant, des que · pour maintenir la distinction des propriétés, on s'écoit vu duns la nécessité de remettre au habird ou de confier du moins à de simples vraisemblances y la destinée du plus grand nombre des hommes, il étoit in-· dispensable de trouver quelque idée salutaire, propre à tempérér les abus inféparables du libre exercice the droite de propriété; & ceite idée heureuse &

M m

Monastice, on de poutoir la découvrir que dans une obligation de bienfaifance imposée à la volonté souvernihe & dans un esprit général de charité mis en recommandation parmi tous les hommes : ces sentimens, ces devoirs ala derniere reffource offerte à l'informuse . pouvoient seuls adoucir un système , où le son de la plus nombreuse partie d'une nation re--pose sur l'accord douteux & fortuit des convenances du riche avec les besoins du pauvre. Qui ; sans le Accours fans l'intervention de la plus estimable des swestus à la multitude ausoit de justes morifs pour re-- Erebter les institutions sociales, qui, au prix de son andépendance, conficient à des maîtres le soin de sa ifublifiance; & c'est ainsi que la charicé prespectable fous tant de rapports , est encore devenue l'idée in-- telligente & politique - qui sert à amalgamer ensem-. ble la liberté personnelle, & les lois impérieuses de la propriété.

Je ne sais si l'on a jamais considéré la morale chrétienne sous une pareil point de sue; mais en se livrant à ces réslexioes, on apperçoit plus que jamais de quelle importance est pour les hommes; la salutaire instruction qui place au premier rang, parmi nos devoirs, l'esprit de bienfaisance & de charité, & qui prête à la vertu la plus essentielle, toute la force de troute la constance qui naissent d'un sentiment religieux. Ainsi en même temps que la doctrine de l'Evangile nous éleve aux plus hautes pensées, sa morale sublime accompagne & côtoie, en quelque maniera, nos lois & not institutions, pour soutenir calles qui sont véritablement conformes à la mison, & pour temédier aux inconvéniens inséparables de l'imperséction de norre sagesse.

Ce n'est pas néanmoins aux sacrifices péconiaires, que l'Evangile applique uniquement ses préceptes de charité; elle les étend jusques à ces généreux de

vouemens que la religion seule peut rendre supportables; c'est elle qui fait descendre d'un pas affermi dans les sombres demeures, où l'homme coupable. est en proie aux déchiremens de son propre cœur; & quand ses parens, ses amis l'ont abandonne, ilvoit encore venir un consolateur, uniquement amené par un sentiment religieux : alors il releve un moment sa tête accablée sous le poids de la douleur, & il ouvre fon ame à quelques paroles d'encouragement 83 de paix. Ce sont les mêmes motifs, ce sont les mêrnes pensées, qui engagent à renoncer au monde & à ses espérances, pour se consacrer en entier au service des malades, & pour remplir ces triftes &. rebutantes fonctions, avec une affiduité & une conftance que les récompenses les plus éclatantes nepourroient jamais exciter. O rares & touchantes yertus, véritables merveilles de la piété! quels hommages, quels tributs d'admiration ne sont pas dus au sentiment sublime qui inspire de si pénibles sacrifices! Tout ce qui émane uniquement des hommes, neparle que de droit & de justice; car c'est toujours par eux qu'ils vont aux autres : il appartenoit à la morale chrétienne d'imposer des devoirs, dont la base fût placée hors du cercle étroit de nos combinaisons personnelles, & bien au-delà même de l'enceinte de nos intérêts terrestres. Je ne sais : mais il me semble que, malgré la diversité des opinions. on ne peut s'empêcher d'être ému à l'aspect du dernier tableau 'que l'Evangile nous présente : elle nous fait une peinture effrayante & sublime de ce jour de l'éternité, où toutes les actions sont révélées, où les pensées les plus secretes ont l'univers pour témoin. & Dieu pour souverain juge; & au moment où nous nous attendons à voir paroître le cortege des vertus & des vices qui ont rendu les hommes célebres, c'est une seule qualité, c'est une vertu sans éclat, qui est M m 2

choise par le divin arbitre des humains, pour servir de time à une immortaire bienheureuse; & il promonce ces mémorables paroles, qui resserunt en sipeu d'espace tour le tableau de nos devoirs: j'avois
faint, se sous m'avez donné quelque aliment; j'avois
fois, & vous m'avez donné quelque aliment; j'avois
fois, & vous m'avez donné à boire; j'étois prisonnier, se vous m'avez donné à boire; j'étois prisonnier, se vous m'avez donné à boire; j'étois prisonnier, se vous m'avez donné à boire;
j'étois prisonnier, se vous m'avez donné à boire;
j'étois prisonpiere; veuez sons affeoir à ma droite; &c. Ah!
qu'on aime à la voir gloristée sous dissèrens rapports
& sous et coures les sonnes ! Nous avons tant de besoins, tant de soiblesses, &t. nous pouvons si peu
nous santée à nous-mêmos, que cette touchante veru
nous panest nous saure, &t le lien mystérieux
de toute la pature.

L'esprie de charité, si essentel dans son interprétation exacte, peut encoré s'appliquer aux égards & aux solossédicats que les divers degrés de talent & d'intelligence rendent absolument nécessaires : la société; sous ou rappore, a aussi ses pauvres & ses riches; de c'est comoltre prosondément les secrets de notre nature morale, que d'étendre l'esprit de charité à cette bienveillance générale, à ces ménagement utélaires, qui préservent les autres du pénible sentiment de leur insériorité; de qui nous sous un devoir de respecter le voile ingénieux & savorable, qu'une main biensaisante a daigné placer entre la lumiere de la vérité, & cette partie de nes impersections sur laquelle nous n'avons aucun empire:

C'est toujours de la généralité des hommes que la morsie de l'Évangile se montre occupée; elle paroit continuellement avenuée à égaliser leur destinée; & pour avenuée à ce but; elle veille sur leurs sentimens innimes, en condamnant l'orgueil, en recommandant la modestie & en rappliquant à rappropher ces diffunces d'homme à homme, qui nous paroissent si im-

portantes- lorique nos regards font uniquement fixés fur les pegits points de gradation dont l'échelle de nos vanités est composée. La religion nous aide à reconnoître que la hauteur & le mépris sont la pluspetite des combinations & la plus avengle des pensées: qu'astu, que tu ne l'aies reçu ? & fi su l'as reçu, pourquoi z'en glorifies tu? Quel est l'orqueil qui peut sublister devant ces puillantes paroles? La religion femble encore marcher vers la même but, en nous rappelant, sans celle à la briéveré de nos jours, cette idée préservatrice des illusionstrop prédominantes. Les jouissances de la gloire mondaine nous représentent ce moment où les Rois, dans un char éclatant, sortent avec fraças des murs de leurs palais; on les apperçoit; on appelle la garde; elle se rassemble à la hâte; elle s'aliene avec précipitation: mais à peine a-t-on eu le temps de francer daux ou trois coups de tambour. que le prince en fa course rapide, image trop vraie de la vie , n'entend plus ces bruyans honneurs.

La plupart des anciennes instructions de morale s'adressoient communément, ou à l'homme confidéré comme un individu occupé du sein de sa destinée. ou au citoyen lié par des devoirs envers la patrie, & aucune de ces lecons n'avoit affez d'ésendue; il pe faut. en donnant des conseils à l'homme isolé, que gravailler à l'affranchir des passions contraires à son repos & à fon bonheur; & les obligations que l'on impose aux divers membres d'un Etat politique, participent né-. cessairement à un esprit jaloux, & qui doit se changer en esprit de haine à la premiere volonté du souverain. La religion obrétionne, plus valte dans les gonseprions. & plus universelle dans ses vues, détourne son attention des contrariétés d'intérêts qui divisent les hommes en séparant les dominations; elle se spit partout qu'un seul peuple, & elle nous considers indistincrement comme les citoyens d'une grande société unie

par la même origine, la même nature, la même dépendance, & le même sentiment du bonheur. La morale de l'Evangile, dans les devoirs de bienfaisance réciproque qu'elle impose, ne distingue point l'habitant de Jérusalem de celui de Samarie; elle prend l'homme dans ses rapports les plus simples & les plus honorables, ceux qui naissent de sa relation avec l'Etre suprême; & sous ce point de vue, toutes les divisions hostiles de royaume à royaume, de province à province, & de cité à cité, disparoissent absolument; c'est l'humanité entiere qui a des droits à la protection & à la bienveillance du souverain auteur de la nature; & c'est au nom de tous les êtres intelligens & sensibles, que nous pouvons croire à l'alliance qui unit le Ciel & la Terre.

Les riches & les puissans ayant fait les premieres lois, ou ayant du moins dirigé l'esprit, c'est sur tout pour défendre leurs possessions & leurs privileges. que la justice a été mise de tout temps en recommandation: le légissateur de notre teligion, en parlant de cette vertu, a montré que l'intérêt de tous les hommes étoit également présent à sa pensée; on peut même dire qu'il a fait d'une ancienne obligation un devoir nouveau, par la maniere dont il l'a prescrite. Faites pour autrui ce que vous voudriez qu'on fit pour vous, est une maxime à jamais remarquable, st l'on considere l'étendue du précepte qu'elle renferme : il est tant de duretés, tant d'oppressions, tant de tyrannies qui échappent aux atteintes de la loi & à la surveillance de l'opinion, qu'on ne sauroit trop sentir le prix de ce rapprochement si simple, que la morale de l'Evangile nous présente, afin de servir de mesure & de guide à toutes nos actions.

C'est la religion encore qui, pour fixer nos déterminations, a voulu donner au tribunal de notre conscience une autorité pouvelle : elle a vu que Ehacun de nous avoit au-dedans de soi le juge le plus févere & le plus éclairé , & qu'il sufficit de nous soumettre à ses lois pour nous instruire de nos det voirs 3 car c'est à la rige de nos pensées , que ce juge nous examine, & là rien n'est encore compliqué, & nulle méprise n'est possible.

Il n'en est pas de même des censures que nous exerçons envers, les autres ; se font alors, de fimples actions qui viennent mapper nos regards; 85 les priorifs divers dont elles sont le résultat , les agita-tions, les combats dont elles sont accompagnées, les regrets, les repentirs qui les suivent nous ces caracteres effentiels échappent à notre pénéties tion: austi la religion, toujours sage, toujous bien-Laisante dans ses conseils, cherche-t-elle à pous détourner d'un esprit de rigueur & de précipitation dans nos jugemens; & l'on ne peut lire, sans émotion, cette leçon d'indulgence fi doucement exprimée dans les paroles adrellées à la foule qui environnoit la femme coupable, que le plus juste de vous lui jette la premiere pierre. Mais qu'on est surtout sais d'une touchante admiration, en voyant la religion si vivement occupée de la destinée de ceux que des - Loupgons, ou des accusations entraînent devant les ribunaux des hommes. Il vaut mieux, nous criez-elle, laisser échapper cent coppables à la punition de leurs crimes, que de courir le risque d'une - feule condamnation injuste. Ah! que cette rendre inquiétude répond à tops les sentimens de nos cœurs! . L'innocence livrée à l'infamie, l'innocence entourée des horreurs d'un supplice , est le plus affreux spertacle que l'on puille présenten à motre imagination; a nous en sommes tellement effrayes, qu'on seroit presque, dispose à penser que, devant l'Etre supreme, le genre humain entier est responsable d'un sel crime, on d'un semblable malheur: oui, elle (200)

est sons au garde, o mon Dieti, come vern qu'on autrage; at cè n'est point en vain que, pour suivié par les hommes, elle tourse vers toi ses régards; ce n'est point en vain qu'elle se sie au jour inconnu de ta derniere justice.

Je ne voux m'arrêter que sur les caractères parriculiers à la motale chrécienne : cétoit une idée absolument nouvelle, que de proportionner le mérire de nos actions , non à leur grandeur , non à deur importance, mais au rapport qu'elles peuvent avoir avec les moyens, les talens & les forces donn chaque homme est différemment doué : ce svsteme, qui présente les mêmes mozifs & les mêmes récompenses aux tentatives de la foiblesse & aux entreprifes des hommes pullans à la pite de la veuve & sun générelix Berifices de l'éphleace : ce fysteme , austi juste qu'intelligeat , amine en quelque manière toute la insture morale, & fémble nous avertir que le watte champ des bonnes actions & des vertus fociales ; eff foutifs aux mêmes regles of à la même ordonnuice, que ces infinenles demaines de la mattire physique; où la phis Ample fleur, la plante la moitis connecurent à là perfection des delleins de Terie Aprelie : & composent une des parties de l'harmonie de l'anivers. La firvellance de la morale cliféficité s'érend plus loin encore que je ne viens de l'indiquer ; & guidee par un effrit dont il n'existoit politi de modele, elle met un prix à l'intention, à cette dispofition obscure, à cèrre déternissation intérieure souvent séparée de l'action par différent ébitacles : elle diffee l'homme, en quelque maniere ; des les premiers fentimens & des fes premieres voluntes; 'elle kii rappelle qu'il elle lans celle en prélence du · souverain maître du monde : elle l'aversit de veiller fur lui-même, pendant que ses inclinations ne sont point encore dans leur force; ensin, elle l'entrerient de bonne heure dans l'exercice de la vertu, en introduisant, jusques dans les obscures retraites de ses pensées, une scene continuelle de bien & de mal, de juste & d'injuste, & en l'appelant ainsi à cultiver l'amour de l'ordre & de l'honnêteté, avant même qu'il ait occasion de réaliser ses sentimens,

& de les faire paroître au grand jour.

Mais plus les moyens de mériter l'approbation divine se multiplioient à nos yeux, plus il étoit essentiel que notre confiance ne fût pas éteinte ou decouragée, à chaque instant, par le sentiment & l'expérience de nos erreurs; il falloit qu'aux momens trop fréquens où la chaîne d'alliance qui nous unit à l'Etre suprême s'échapperoit de nos mains, il nous restât l'espérance de la resaisir : c'est donc pour suppléer à notre foiblesse, que nous voyons paroîrre dans l'Evangile cette idée à la fois si belle & si neuve, celle du repentir & des promesses qui l'accompagnent. Cette superbe idée, absolument propre à la morale chrétienne, empêche que nos rapports avec la divinité ne soient détruits aussi-tôt qu'apperçus; l'homme coupable peut encore se rendre digne de la bienfaisance de l'Etre suprême; il lui est permis de connoître la confiance après l'abattement, & de faire, pour ainsi dire, un nour veau pacte avec sa conscience. La nature humaine, cette liaison singuliere de l'esprit avec la matiere, de la force avec la foiblesse, de la raison avec l'imagination, de la persuasion avec le doute, de la volonté avec l'incertitude, exige nécossairement une législation appropriée à une constitution si extraordir naire: l'homme, dans fa plus grande perfection, est semblable à ces enfans qui tombent, se relevent, & retombent encore; & il seroit perdu de

Na

bonne heure pour la morale, si, des ses premieres fautes, il n'avoit aucune espérance de les réparer; & sous un pareil point de vue, l'idée du repentir est une des plus philosophiques de toutes

celles qui sont répandues dans l'Evangile.

C'est de même le résultat d'une pensée salutaire & profonde, que cette pressante recommandation de faire le bien en secret & fans oftentation: le législateur de notre religion avoit apperçu, sans doute, que la louange des hommes étoit une base trop mobile. pour la faire servir à l'appui de la morale; & il avoit reconnu que la vanité appelée à jouir de ce genre de triomphe, avoit trop de distractions pour être un guide fidele; mais la plus importante vérité annoncée par cette leçon de faire le bien en secret, c'est que la morale seroit infiniment circonscrite, si les hommes s'attachoient uniquement aux actions honnêtes qui peuvent être environnées de témoins; il n'y a que des momens pour faire le bien en public, & la vie entiere peut être remplie par des vertus inconnues: enfin, de ce rapport continuel avec notre conscience, rapport institué par la religion, il réfulte pour nous un bienfait d'un prix inestimable; car il est aisé de reconnoître que si nous avons audedans de nous un juge clairvoyant & sévere, ce même juge se change en consolateur & en ami, toutes les fois que nous sommes condamnés injustement, toutes les fois que les événemens ne répondent pas à l'honnêteté de nos intentions; & nous croyons éprouver alors qu'il y a comme personnes en nous, dont l'une aide & soutient l'autre dans toutes les occasions où la vertu les

La censure sévere de la supersition, que l'on trouve par tout dans l'Evangile, dérive encore d'une idée aussi raisonnable que humineuse; les hommes

h'aurolent eu que trop de penchans à convertir l'expression de leurs sentimens pour la divinité dans de petites pratiques extérieures, toujours plus faciles que le combat & le triomphe de ses passions: notre esprit est avide de toutes les idées extraordinaires & quand ces idées font en partie notre ouvrage elles s'aident de notre amour-propre, pour assérvir notre imagination; l'homme n'est plus soumis; dans l'âge mûr, aux fantômes qui effrayoient fon enfance; mais les mysteres, les causes occultes, les apparences du merveilleux continuent à faire impression sur son esprit; & comme les miracles de la nature, les prodiges de l'univers, forment un trop grand cercle autour de sa pensée, c'est par des idées plus proportionnées à ses forces', c'est par de' fimples superstitions qu'il se laisse le plus souvent captiver: nous aimons les petits commandemens ; les petites observances, les petits scrupules, parce que nous fommes perits nous-mêmes, & que dans notre foiblesse nous voudrions connoître à chaque instant les limites de nos obligations. Quelquefols encore, les personnes effrayées par leur imagination ou par le tableau confus qu'elles se sont formé des devoirs de la religion ; s'attachent, avec' ardeur, aux pratiques superstitienses comme à une fauve garde prochaine qui les garantit plus promprement des différentes anxiétés de leur esprit. Les instructions de l'Evangile appliquent à détruire ces. dispositions de notre esprit; car; d'une part, elles facilitent l'étude de la morale en rédulfant à des principes simples le système entier de nos devoirs; & de l'autre, elles cherchent à applanir, en quelque maniere, nos communications avec l'Etre fuprême; en nous apprenant qu'on peut s'unir à lui par les doux épanchemens d'une ame pure & senfible; en nous avertissant que ce n'est ni sur la Na2 " montagne de Sion, ni sur celle de Garizim, qu'il faut aller dresser des autels; mais que chacun peut élever un temple au fond de son cœur, pour y adorer l'Éternel en esprit & en vérité. La religion chrétienne est la seule qui, en écartant les cérémonies & les opinions superstitueuses, nous a constamment retenus près de la nature: c'est elle qui, dans cette grande pensée, nous a indiqué motre conscience comme l'augure le plus digne de motre respect; la bienfaisance comme le culte le plus agréable au maître du monde, & toute notre conduite morale comme le plus sur oracle de notre avenir. Il regne une prosonde philosophie dans les enseignemens de l'Evangile, nous n'y avons ajouté, dans nos leçons, qu'un plus grand appareil & un

ton plus luperbe.

Rendons hommage encore à la morale chrétienme, de ce sien sacré qu'elle a formé, en réunissan, non pour un moment, non pour un temps passager, mais pour le cours entier de la vie, la desti-née de deux êtres, dont l'un a besoin d'appui, & l'autre de consolation; c'est la religion qui a épure cette alliance en la rendant immuable; c'est elle qui a forcé les hommes à ne pas sacrifier aux caprices de leur imagination, l'unité d'esprit & de sentiment qui assure le repos des familles, l'ordre dans la disposition des fortunes, l'éducation paisible des générations sylvantes, & qui, en donnant aux enfans, pour premier exemple, un nœud formé par la fidélité & par le devoir, seme ainsi, dans leur cœur, le germe des plus importantes vertus: c'est la religion qui a vu, pour nous, que les amitiés d'un monde, où la personnalité regne avec tant d'empire, avoient besoin d'être cimentées par cette communauté d'intérêts, d'honneur & de gloire, cont le mariage seul nous présente l'image; union

sainte, alliance sans égale, qui nous rend plus précieux tous les biens de la vie, & qui, en présentant aux rayons de la bonté divine, une plus grande surface, semblent augmenter nos espérances, & fortifier en nous les heureuses pensées & la douce confiance qui naissent de la piété: c'est la religion encore qui a vu pour nous que les engagemens formés entre les hommes, étant, pour la plupart, fondés sur des services réciproques, il étoit un âge, avant-coureur de la foiblesse & de l'abattement, où les autres n'ayant plus d'intérêt à s'alfocier à vons, il falloit trouver un appui dans cette amitié, qui s'accroît par le temps, dans cette amitié dont un sentiment de devoir répare les dommages, & qui acquiert une sorte de sainteté, par l'habitude & le souvenir d'une union longue & heureuse: c'est la religion enfin qui a jugé dans son parfait esprit de justice, que cette vertu délicate. le plus bel ornement d'un sexe soible & timide, ne pouvoit être soumise qu'à l'ascendant du fentiment le plus généreux & le plus fidele; & que c'étoit uniquement aux soins d'une amitié constants, que le premier abandon d'une ame innocente 85, pure pouvoit être légitimement confié. Tous ces principes, à la vérité, ne sont pas faits pour des cœurs corrompus; mais le service que nous rend la religion, le but qu'elle se propose, c'est de nous aider à combattre nos penchans déréglés; c'est de nous faire connoître les erreurs & les pieges du vice; c'est de conserver, au milieu de nous, le dépât sacré des principes, qui sont le fundement de l'ordre public, & d'entretenir encore quelques fanaux allumés sur la route de la sagesse & du vézitable bonheur.

La religion nous rappelle continuellement à ces; devoirs univerlels que nous avons délignés sous le nom de bonnes mœurs; devoirs qu'on voudroit souvent séparer de l'intérêt public, & qui, cependant, y tiennent par tant de liens, les uns visibles, & les autres secrets. Tous les actes de sagesse & de vertu n'importent pas immédiatement à la société: mais comme la morale a besoin d'une éducation, comme elle a besoin d'être sortissée par l'habitude, comme elle est semblable à ces plantes délicates, qu'il faut cultiver avec une sorte d'amour, pour les entretenir dans leur beauté, si l'on fait des distinctions entre les mœurs personnelles, les mœurs domestiques & les mœurs publiques, pour négliger, selon ses convenances, une partie de ses devoirs, on en perdra le sentiment, on en détruira le charme, & chaque jour la vertu paroîtra plus

pénible.

Il y a, je le pense, une connexion plus ou moins apparente entre tout ce qui est bien, entre sout ce qui est digne d'estime; & il me semble: que cette idée a quelque chose d'aimable, & qui farisfait confusément nos penchans les plus généreux, & nos plus douces espérances: & si, pour soutenir une vérité si importante, il m'étoit permis d'interroger le jeune homme, dont les vertus & les talens marquent le plus en Europe, je lui demanderois s'il n'a pas éprouvé que sa tendresse sihale, la régularité de fa vie domestique, la pureté de ses pensées & toutes ses rares qualités privées, s'unissoient par quelque lien aux nobles sentimens qu'il fait paroître comme homme public. Mais fans nous élever si haut qui de nous n'a pas été frappé quelquefois de la beauté attachée' à cette simplicité, à cette honnêteré de mœurs, dont les citoyens d'un état obscur nous présentent si souvent l'exemple? On découvre alors manifesrement qu'il existe une sorte de convenance & de

dignité, je dirois presque une sorte de grandeur ; indépendante de la délicatesse du langage, indépendante de la facilité des manieres, & indépendante encore de tous ces surhaussemens dus à la naissance, aux rangs & à la fortune.

Je n'ai voulu jeter qu'un coup-d'œil rapide sur les bienfaits de la religion chrétienne; mais je ne puis m'empêcher d'observer encore que nous lui devons une idée consolante, celle de la félicité réservée à l'innocence des enfans; touchante & précieuse espérance pour ces meres tendres qui voient échapper de leurs mains les objets de leur amour. dans l'âge où ils n'ont acquis aucun mérite auprès de l'Etre suprême, & où ils ne peuvent avoir de relation avec lui que par son infinie bonté! Je sens qu'involontairement je mêle à l'éloge de la morale chrétienne, un sentiment de reconnoissance pour les idées douces & paternelles qui sont confondues partout dans l'Evangile, avec les instructions qu'elle nous donne; & c'est un des caracteres remarquables de ces instructions, que d'être sans cesse animées par tout ce qui peut entraîner notre imagination, & s'affocier à nos penchans les plus naturels. La sensibilité, le bonheur, l'espérance, sont les plus grands liens d'un cœur encore dans sa pureté; & tous les mouvemens qui élevent l'homme vers l'idée d'un Dieu, glorifient à nos yeux les enseignemens de la morale, en nous rappellant sans cesse aux sublimes perfections de celui qui en est l'auteur.

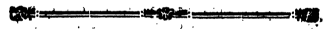
Enfin, on ne peut s'empêcher d'admirer l'esprit de modération qui forme un des caracteres distinctifs de la morale de l'Evangile; nous ne trouvons pas toujours, il est vrai, ce même esprit dans les interpretes de la doctrine chrétienne: plusieurs, entraînés par un faux zele, & plus jaloux de parler au nom d'un maître menaçant, qu'au nom d n Dieu plein

de sagesse & de bonté, ont tantôt exagéré, & tantôt multiplié les devoirs des hommes; & pour étayer leur système, ils ont quelquesois obscurci le sens naturel ou l'idée générale des préceptes de l'écriture; & quelquefois aussi, rassemblant un petit nombre de paroles éparses, ils ont formé un corps d'enseignement, étranger en plusieurs points, aux intentions des premiers apôtres de l'Evangile. Les serviteurs vont toujours plus loin que leurs maîtres; & la premiere pensée ne leur appartenant pas, ils ne peuvent agir qu'en y ajoutant quelque chose: l'esprit de modération consiste d'ailleurs dans une sorte de proportion, dont de simples imitateurs n'ont jamais le secret qu'imparfaitement; il faut de plus une main affermie pour imposer des limites aux vertus même; & la détermination d'une mesure exacte & précise, dans les devoirs multipliés des hommes. exige une haute & sublime intelligence. C'est à ce prix cependant que l'instituteur d'une morale universelle se montre supérieur à ces siecles d'ignorance, où l'on a besoin d'être fixé par des idées extrêmes; où la pirié se change en superstition, la justice en dureté, l'indulgence en foiblesse; & où l'on cherche, dans l'exagération de tous les fentimens, un mérite incompatible avec les lois immuables de la fagesse: c'est à ce prix enfin, qu'un législateur s'éleve au-dessus des opinions passageres, pour commander à tous les temps & à tous les âges, & qu'il paroît avoir voulu adapter ses instructions, non à l'esprit instantané d'un peuple & d'une nation, mais à la nature éternelle de l'homme.

On trouveroit encore aisement dans la morale chrétienne, plusieurs caracteres propres à la distinguer essentiellement des enseignemens de la philosophie; mais dans un examen si grave & si imposant, l'écarte toutes les observations qui pourroient paroître

(289)

wax year du plus grand nombre une simple recherche de l'esprit; ce sont les grands traits seulement qui conviennent aux grandes choses; & toute autré maniere ne seroit pas affortie à un sujet si digne de motre respect. Je dois le dire cependant, sorsque pour moi seul je me suis laisse aller à méditer avec attention sur les différentes parties de la morale de l'église, j'ai trouvé qu'indépendamment des idées générales & des préceptes particuliers qui ramenent à chaque instant à une admiration résléchie, il réanoit éncore dans l'ensemble de cette sublime morale. un esprit de bonté, de vérité & de sagesse, dont tous les caracteres ne peuvent êrre apperçus que par le legriment, par cette faculté de notre être qui ne separe point les objets, qui ne s'arrête jamais à les définir, mais qui pénetre, comme par une forte d'instinct, jusques dans cet amour, l'origine de tout. & jusques dans ce moule indéfinissable, où routes les généreules intentions, & toutes les grandes penices out pris leur premiere forme.



## C H A P I T R E X V I I I

## & dernier.

Uel temps, je le sais bien; quel temps je suis venu prendre pour entretenir le monde de morale & de religion! & quel théâtre encore que celui ci pour une semblable entreprise! On sait presque preuve de hardiesse en concevant ce projet : chacun est autour de sa moisson; chacun vit dans son affaire; chacun est englouti dans l'instant présent; tout le reste parost chimérique. Autresois, en m'occupant du bonhéur public; autresois, en écrivant sur cerobjet chéri de

mes méditations, je pouvois attiter l'attention des hommes par une suite de réflexions sur leur propre fortune, & sur la puissance de leur patrie; & c'étoit au nom de leurs plus ardentes passions que je les engageois à m'entendre; mais en traitant le sujet dont i'ai fait choix aujourd'hui, c'est à leur premiere nature, & à une nature presque effacée, que j'ai eu besoin de m'adresser: ainsi, j'ai éprouvé la nécessité de ranimer les sentimens que je voulois diriger, & de faire naître l'intérêt que je désirois d'éclairer. Auss, quand je fixe mes regards sur le cours actuel des opinions, je crains bien d'avoir pour juges, ou des hommes indifférens, ou des censeurs trop leveres: mais les combinaisons de la vanité sont peu de chose auprès des motifs qui m'ont guidé. Je suis sût de m'être approché du plus grand de tous les objets; & pourvu qu'une seule de mes pensées, s'alliant aux inclinations des ames sensibles, ajoute quelque chose à leur bonheur, je jouirai de la plus douce des récompenses. C'est un pareil vœu que j'ai formé lorsque, d'une foible main, j'ai hazardé de tracer quelques réflexions sur l'importance des opinions religieuses. Ah! plus on a connu le monde, ses fantômes & ses vains prestiges, plus on a senti le besoin d'une grande idée pour élever son ame au - dessus de tant d'événemens qui viennent la décourager ou la flétrir. Courez vous après les bonneurs, après la gloire, après la reconnoissance, pattout il y a des erreurs, par-tout il y a des mécompres; & c'est votre condition que d'éprouver les traverses qui naissent des passions ou des foiblesses des hommes. Si vous laissez votre vaisseau dans le port, les succès des autres vous éblouissent; si vous le mettez en pleine mer, il est battu par les vents & par la tempête : l'activité , l'inaction , l'ardeur & l'indifférence, tout a ses peines ou ses déplaisirs : personne

n'est à l'abri des caprices de la fortune; & jorsqu'elle a comblé vos vœux, lorsque vous avez atteint, par hasard, au dernier terme de votre ambition, la rriste & langoureuse habitude s'apprête à vous ravir vos satisfactions, & à dissiper votre enchantement : rien n'est parfait que pour un moment ; rien n'est durable que le changement: il faut donc tenir par un lien à ces idées immuables, qui ne sont pas l'ouvrage des hommes, qui ne tirent pas leur valeur d'une timble convention, & qui ne dépendent point d'une opinion passagere; elles servent à tout; elles s'appliquent à tout; elles conviennent également aux momens de triomphe & aux jours de défaite, aux temps de la fortune & à ceux de l'adversité; elles sont tour-à-tour; & selon nos besoins, notre consolation, notre encouragement, notre guide. Ah! com bien elles deviendroient fortes au milieu de nous! combien elles paroitroient encore plus lecourables & plus efficaces, fl, confiderees avec raison comme le meilleur soutien de l'ordre & de la morale, chacun, selon ses moyens, s'appliquoit à les affermir; & de la même maniere, à peu près, qu'on voir tous les ciroyens d'une société politique concourir, en proportion de leurs facultés, à la sûreté de PEtar? Alors un nouveau spectacle se déploieroit devant nous ; alors l'étude & la science, loin de suivre les conseils d'une vaine prétention, loin de chercher à détruire la croyance la plus utile aux hommes, def tineroient au contraire à sa défense une portion de leurs riches moyens: on verroit le pénétrant métal phylicien s'empresser de rapporter au trésor commun de nos espérances, le nouvel appercu dont il seroit redevable à la continuité de ses méditations l & à la perspicacité de son esprir : on verroit l'observateur attentif de la naturé s'occuper de la même sdée, s'animer du même intérêt ; on le verroit au 002

milieu-de sos travaux-, saisir avidement tout ce qui pourroit ajouter le plus foible appui au premier principe de toutes les religions; on le verroit. pour ainsi dire, détacher de ses découvertes & mettre à part, avec une sorte d'amour, tout ce qui s'unitoit, sous quelque rapport, à la plus heureuse des persuations & à la plus sublime des penlées. Le profond moraliste, le législateur philosophe, pourroient concourir au même dessein; & dans une si grande entreprise, les hommes doués simplement d'une imagination ardente, seroient encore semblables à ces voyageurs errans qui, de retour de leurs courses vagabondes, rapportent souvent dans leur patrie, quelque richesse incomme. De toutes parts, au moral comme au physique, il y a des routes qui menent à des secrets ignorés; & la moitson, qu'on peut cueillir dans le vaste empire de la nature, est aussi grande que diversifiée. Ah! qu'il y auroit de beauté dans la réunion de tous les esprits vers le but le plus magnifique! & au milieu d'une semblable confédération, je me représente auelquefois avec respect, une société d'hommes distingués par leur caractère & par leur génie, occupée à recevoir & à mettre en ordre toutes les idées propres à augmenter notre confiance dans la plus précieuse des opinions. Il est telle pense d'un folitaire qui est perdue pour l'humanité, parce qu'il n'a pas eu le talent nécessaire pour l'enchaîner à un syltème. & cependant si cette pensée étoit reunie à quelque autre connoissance, si elle venoit seulement, comme un pouveau grain de fable, fortifier les digues élevées sur notre rivage, les générations se transmettroient les unes aux autres un plus riche héritage. Nous enregistrons avec pompe un nouyeau mot introduit dans la langue, & les plus beaux génies du fiecle sont appelles à cette cérémonie : . (3

ne seroit-ce pas une aussi généreuse entreprise d'examiner, de choisir & de consacrer les idées ou les observations propres à nous éclairer dans la plus éssentielle de toutes nos recherches? Une seule de ces idées, un feul de ces apperçus mériteroient bien davantage une couronne qu'aucun ouvrage d'éloquence ou de littérature. Supposons, pour un moment, que dans le plus ancien Empire du monde, des mages gardassent, depuis un temps immémorial, le dépôt de toutes les pensées meres. de toutes les idées originales qui peuvent servir d'appui à l'opinion de l'existence d'un Dieu & au sentiment de l'immortalité de l'ame; & que de distance en distance, à mesure qu'une découverte, une considération nouvelle auroient augmenté, d'un degré, la confiance due aux vérités le plus nécessaires au genre humain, on les eut inscrites dans un testament religieux, appellé le livre du bonheur & de l'espérance; quel prix ne mettrions-nous pas à en avoir connoissance ! & avec quel respect n'approcherions-nous point du temple antique, où ces superbes archives auroient été placées! Qu'au contraire, on vînt à se représenter, en imagination une retraite écartée, où seroient rassemblés tous les raisonnemens subtils, tous les discours artificieux, par lesquels on s'est efforcé de détruire ou d'ébranler les saintes opinions qui unissent l'univers à une penfée intelligente, l'ordre à une sublime sagesse, & la destinée des hommes à une infinie bonté, qui de nous voudroit entrer dans cette sombre demeure? qui de nous voudroit en dépouiller les funestes registres ? Ah! connoissons notre nature, & démelons ses besoins à travers le délire de nos aveugles passions : c'est un Dieu qu'il nous faut, c'est un Dieu tel que la religion nous, le prefente; un Dieu puillant & hon, le premier

inventeur de la félicité, & le seul garant de la notre: ouvrons toutes nos portes à cette éclatante lumiere; que nos esprits, que nos cœurs la reçoivent, & qu'ils prennent plaisir à la répandre. Pénétronsnous, dans notre jeunesse, de la seule idée dont nous aurons besoin en tous les temps: fortifions-la par nos réflexions dans l'âge de notre force & de notre vigueur, afin qu'elle nous serve encore dans le déclin de la vie. Beautés ravissantes de l'univers, que seriez-vous à nos yeux sans cette pensée? puissance maiestueuse de l'esprit humain, merveilles étonnantes de ses conceptions, que nous représenteriez-vous, s'il falloit vous séparer de votre noble origine? Ames tendres, ames passionnées, que deviendriez vous, fans l'espérance qui s'unit à vos divers sentimens? Pardonne, ô maître du monde, si, ne mesurant pas assez ma foiblesse, & m'abandonnant uniquement aux mouvemens de mon cœur, fai entrepris de parler aux hommes de ton existence, de la grandeur & de la bonté! pardonne si nouvellement encore agité par les flots tumultueux de nos vives pallions, j'ole élever ma pensée jusques à ce séjour d'une éternelle paix, où tu vis environné de la gloire & de la souveraine puissance! Ah! je Te sais plus que jamais, c'est toi qu'il faut aimer, C'est toi qu'il faut servir : les hommes successivement vous donnent & vous reprennent, vous éleveht & vous rabaissent, vous défendent & vous abandonnent; & les puissans de la terre, après avoir accepté votre amour, détournent de vous leurs regards & vous brifent comme un roseau. Il n'y a dans l'univers qu'une seule justice immuable, qu'une seule bonté parfaite, qu'une seule idée en tout temps confolante : cependant ; nous allons fans cesse vers d'autres bords ; nous y appellons le bonheur; mais il n'est pas sur certe rive : ce

sont des fantômes habitués à tromper les hommes, qui répondent à notre voix : nous courons vers eux, nous les poursuivons, & nous laissons loin de nous toutes les idées religieuses & sensibles, les seules qui peuvent nous ramener à la nature & nous élever à son auteur. Aveugles passions du monde ; desirs dévorans des honneurs & de la fortune vous ne servez qu'à nous endurcir; sout est hostile en vous, tout est personnalité, tout est sécheresse : vous ne voulez qu'un vain nom, vous ne demandez qu'un riomphe! Hommes ambitieux, hommes jaloux, reconnoissez-vous sur tout à ces traits; un seul objet vous occupe; un seul but fixe vos regards: le ciel peut s'obscurcir; la terre peut se couvrir d'un voile; l'avenir peut s'anéantir à vos yeux : vous serez satiffaits, pourvu qu'une foible lueur vous permette encore d'appercevoir les hommages de ceux qui vous environnent: mais comment espérer de remplir ainsi le cours de toute une vie? comment pouvoir les retenir, ces hommages qui vous rendent si heureux? comment pouvoir fixer dans vos mains ce que les autres donnent, & ce que tant d'autres concurrens demandent avec vous? Ah! qu'on est plus sûr de son bonheur, lorsqu'un sentiment de piété . raisonnable dans son action, éclairé dans son principe, adoucit toutes nos passions, & les assouplit, en quelque maniere, aux lois de notre deftinée! La piété, telle que je m'en forme l'image, ne peut être mieux représentée que par l'intérêt vigilant d'un ami tendre & sensible. Elle nous voit jouir, avec plaisir, des divers biens de la vie; mais elle nous appelle aux idées de reconnoissance & de gratitude, afin d'augmenter notre bodheur, en le rapportant au plus généreux de tous les bienfaiteurs: elle nous laisse exercer nos talens & nos facultés; mais elle nous rappelle aux idées de mo1 296 )

tale & de vertu, afin d'assurer nos pas & de nous garantir des regrets: elle nous laisse courir vers le but que la gloire ou l'ambition nous offrent; mais elle nous rappelle aux idées d'inconstance & d'inftabilité, afin de nous préserver d'un enivrement funeste: toujours elle est avec nous, non pour troubler notre félicité, non pour nous imposer des privations inutiles; mais pour mêler à nos pensées. mais pour unir à tous nos projets ces idées douces & paisibles, compagnes de la sagesse & de la modération: enfin, aux jours de l'adversité, au temps de la décadence de ces forces, où nous avions placé notre confiance, la piété devient notre consolateur le plus fecourable; elle nous dit alors son dernier mot sur la vanité de nos diverses fortunes; elle calme les remords de notre esprir, en nous montrant une providence dispensatrice des événemens : elle adoucit nos regrets en nous présentant des espérances plus dignes, qu'aucun objet du monde, de captiver notre intérêt & de fixer notre attention. Ce n'est point un sentiment de mélancolie qui m'inspire ces réflexions; je le craindrois si je n'avois pas eu toujours les mêmes pensées, & si les diverfes circonstances d'une vie souvent orageuse, n'avoient pas achevé de m'éclairer sur la nécessité de s'attacher à quelque principe indépendant des hommes & des événemens. Tout entier à moi-même en cet instant, & repousse jusques dans la solitude par une fatalité imprévue (1), i'éprouve, il est vrai, plus que jamais, le besoin de ces idées sensibles, image de toutes les grandes choses, & je me rapproche, avec un nouvel intérêt, des vérités que j'ai toujours aimées: vérités

<sup>(1)</sup> J'avois commencé ce chapitre pendant mon exilgrandes,

( 297 )

mander aux hommes au moment où je les vois plus enclins que jamais à les délaisse: hélas! qu'ils enéprennent dans leurs calculs, ils se consient à la force de leur esprit, & demain ils retrouvement leur foiblesse; ils imaginent qu'en détournant leurs regards du terme de la vie, ils en éloignement les bornes fatales, & déjà la cloche s'ébranle pour donner le signal de leur dernier moment. Ah! quel facrisce à faire que celui, de ces vérités confolantes, qui nous présentent encore un avenir, lorsqu'il n'y en a plus sur la terre! on les redemanderoit, on les chercheroit de toutes parts avec inquiétude, si jamais, pour notre malheur, la trace en étoit effacée.

Toutes ces idées, entends-je dire ici, toutes ces idées sont vagues & ne sauroient convenir à l'esprit du temps. Mais, à une certaine distance des grands jeux de l'ambition & de la vanité est-il rien de plus vagues, pour chacun de nous, que les passions des autres? sont-elles occupées de notre intérêt ? songent-elles à notre bonheur ? non , les leurs sont comme les nôtres; elles veulent des préférences; elles se repaissent d'exclusions; quelques-unes, & par intervalle, prononcent encore le nom de bien public ; mais c'est un mot du guet qu'elles ont surpris, afin de traverser nos rangs sans danger. Où trouverons-nous donc un véritable lien? où trouverons-nous, s'il m'est permis de le dire, un rendez-vous commun, si ce n'est dans ces idées éternelles qui nous circonfcrivent de la même maniere, qui nous touchent à une égale distance, qui nous prennent tous indistinctement à la fortie de nos combinaisons passageres, & qui nous présentent, non pas, à la yérité, des intérêts que nous puissions annexer à

nos cupidités de la veille, à nos agitations du len demain; mais des objets de méditation qui apparriennent à notre vie entiere, à notre existence, à notre nature, & sur-tout à cet esprit qui constitue notre véritable grandeur; à cet esprit su-blime s' dont tous les rapports ne sont pas découverts 2 & dont les derniers degrés de puissance demeurent encore inconnus?

FIN.

## TABLE

## DES CHAPITRES

| <b>T</b> .                                   | •         |
|----------------------------------------------|-----------|
| INTRODUCTION.                                | page 3x   |
| CHAP. I. Sur le rapport des idées religieus  |           |
| l'ordre public.                              | 115       |
| CHAP. II. Suite du même sujet. Parallei      | le entre  |
| l'influence des idées religieuses & celle    | des lois  |
| & de l'opinion.                              | 42        |
| CHAP. III. Objection tirle de nos dispositi  | ons na-   |
| turelles au bien.                            | 73        |
| CHAP. IV. Objection tirée de la bonne conc   | luite de  |
| plusieurs hommes irreligieux.                | 75        |
| CHAP. V. Influence des idées religieuses     | fur le    |
| bonheur.                                     | 13        |
| CHAP. VI. Continuation du chapitre pri       |           |
| Influence de la vertu sur le bonheur.        | 102       |
| CHAP. VII. Des opinions religieuses dans leu | ers rap-  |
| ports avec les souverains.                   | 113       |
| CHAP. VIII. Objection tirée des guerres & de | es trou-  |
| bles dont les opinions religieuses ont       | été l'o-  |
| rigine.                                      | 125       |
| CHAP. IX. Examen d'une autre objection. J    | out du    |
| repos                                        | .129      |
| CHAP. X. Observation sur une circonstance    | : parti-  |
| culiere du culte public.                     | 136       |
| CHAP. XI. Que la seule idée d'un Dieu        | ſùffiroit |
| pour servir d'appui à la morale.             | 138       |
| CHAP. XII. Qu'il y a un Dieu.                | 181       |
| CHAP. XIII. Suite du même sujet.             | 192       |
| CHAP. XIV. Suite du même sujet.              | 204       |
|                                              | -         |

CHAP. XVIII & dernier.

300

CHAP. XV. Sur le respect que la véritable philosophie doit aux opinions religieuses.

248

CHAP. XVI. Suite du chapière précédent. Réflexions sur l'intplérance.

259

CHAP. XVII. Réflexions sur la morale chrétienne.

270

CHAP. XVIII & dernier.

289

Fin de la Table des Chapitres.

a Minsieur Den Marie





